
Karadeniz Teknik Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi
Karadeniz Technical University Journal of The Faculty of Divinity

ISSN:2148-5011     |    e-ISSN 2618-611X
KTÜİFD, cilt / volume: 5, sayı / ıssue: 1

(Bahar / Spring 2018): 87 - 121

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı
Mâverdî’s Comprehension of Sunnah in the Framework his Book Edebü’l-

Kâdî

Ahmet Başaran Manav
Öğr. Gör., Karadeniz Teknik Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İslam Hukuku 

Anabilim Dalı.
Lec., Karadeniz Technical University, Faculty of Theology, Department of 

İslamic Law.
Trabzon/Turkey

e-mail: manavahmet@hotmail.com

ORCID ID: orcid.org/0000-0002-6138-8980

Makale Bilgisi / Article Information
Makale Türü / Article Type: Araştırma Makalesi / Research Article

Geliş Tarihi / Date Received: 2 Mayıs/ May 2018
Kabul Tarihi / Date Accepted: 28 Mayıs/ May 2018

Yayın Tarihi / Date Published: 15 Haziran / June 2017
Yayın Sezonu / Pub Date Season: Haziran / June

Atıf / Citation: Ahmet Başaran Manav, “Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı 
Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı”, KTÜİFD 5, sy. 1 (Bahar 2018): 87 - 

121

İntihal: Bu makale, iThenticate yazılımınca taranmıştır. İntihal tespit edilmemiştir. 
Plagiarism: This article has been scanned by iThenticate. No plagiarism detected.

web: http://dergipark.gov.tr/katuifd | mailto: ktuifd@gmail.com

Copyright © Published by Karadeniz Teknik Üniversitesi, İlahiyat 
Fakültesi. Karadeniz Technical University, Faculty of Teology,

Trabzon, 61080 Turkey. 
Bütün hakları saklıdır. / All right reserved. 



88
)

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde 
Sünnet Anlayışı*

Ahmet Başaran Manav
Öz

İslâmî ilimlerin tedvini ile birlikte, fıkhın usûl ve fürû‘ alanlarında birçok eser ortaya çık-
mıştır. Fıkıh bilginleri, öğrenci yetiştirip eser yazmalarının yanında, kadılık gibi hukukun 
pratik alnında da faaliyet göstermişlerdir. Bu bilginlerden biri de muhtelif ilim dallarında 
birçok telifatı bulunan Şâfiî fakih Mâverdî’dir. Bu çalışma Mâverdî’nin el-Hâvi’l-kebîr’inin 
ilk iki cildini teşkil eden ve Edebü’l-ḳāḍî ismiyle müstakil olarak basılan eserine odaklan-
maktadır. Çalışma Mâverdî’nin hayatına, eserlerine ve “edebü’l-kâdî” ilmine kısaca de-
ğindikten sonra, müellifin Edebü’l-ḳāḍî adlı eseri çerçevesinde sünnetin delil olma duru-
munu, bölümlerini ve bu konuda Mâverdî’ye has görüşleri ele almaktadır. Mesela haber 
kavramını nasıl ele aldığına temas etmektedir. Mâverdî klasik tasnifin aksine, haberi müs-
tefîz, mütevâtir ve âhad olmak üzere üç kısma ayırmıştır. Son olarak bu çalışma müellifin 
Şâfiî mezhebinin genel anlayışı dışına çıkan görüşlerini vurgulamaktadır.

Anahtar Kelimeler: Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, sünnet, haber, hadis.

Mâverdî’s Comprehension of Sunnah in the Framework his Book Edebü’l-Kâdî

Abstract

Along with the codification of the Islamic sciences, many works are written within the 
procedural and descendent fields of fiqh. In addition to producing works and training stu-
dents, the scholars of fiqh are also active in the field of practical law such as the qada. One 
of these scholars is the Shafi'i jurist Mawardi who has many works in different fields. This 
study focuses on the first and second volumes of Mawardi’s work, el-Hâvi’l-kebîr which 
was published independently as the name of Edebü'l-ḳāḍî. The study, after briefly mentio-
ning Mawardi’s life, his works, and the edebü'l-kâdî of science; discusses the possibility of 
using Sunnah as a source, its sections, and the views of Mawardi in the frame of his work, 
Edebü’l-Kâdî. For instance, it deals with how Mawardi handles the concept of khabar and 
its variations. Contrary to the classical classification, Mawardi divides khabar into three 
parts such as mustefîd, mutewâtir ve âhad. Finally this study emphasizes Mawardi’s opi-
nions that go beyond the general conception of Shafi'i sect.

Key Words: Mawardi, Edebü’l-kâdî, sunnah, khabar, hadith.

*	 Bu çalışma 28.05.2009 tarihinde tamamladığımız “Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçeve-
sinde Mâverdî’nin Sünnet Anlayışı” başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlan-
mıştır. This article is extracted from my master thesis entitled “Thesis that named 
“Mâverdî’s comprehension of sunnah in the framework his book Edebü’l- Kâdî” (Mas-
ter Thesis, Rize University, Rize/Turkey, 2009).

Ahmet Başaran Manav



89
)

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı

Giriş

İslam hukuk literatürüne baktığımızda özellikle erken dönemde fı-
kıh ulemasının sünnetle ilgili temel meseleler hakkında müstakil eserler 
yazmadıkları görülmektedir. Onun yerine bu bahisler usûl-i fıkıh kitap-
larının kaynaklar bölümünde incelenmiştir. Şâfiî mezhebinin müctehid-
lerinden olan Mâverdî, fıkhın hem usûl, hem de furû‘ alanında eser telif 
etmesinin yanı sıra kadılık gibi idarî/hukukî görevler de üstlenmiştir. Mâ-
verdî ayrıca ilmî faaliyetlerle meşgul olmuş, Basra Camii’nde halkası olan 
bir âlimdir. Fıkıhta bu derece yetkin ve Şâfiî mezhebinin otoritelerinden 
sayılan Mâverdî’nin sünnet anlayışını ele almak hem sünnetin konumunu 
hem Şâfiîlerin sünnete bakışını ve hem de müellifin farklı bakış açısını 
ortaya koyması bakımından büyük önem arz etmektedir. Biz de bu sebep-
le makalemizde Edebü’l-ḳāḍî adlı eseri çerçevesinde Mâverdî’nin sünnet/
hadis anlayışını tespit etmeye çalışacağız. Konuya geçmeden önce Mâver-
dî’nin hayatı, eserleri ile edebü’l-kâdî ilmi hakkında kısaca bilgi vermek 
yerinde olacaktır.

1. Mâverdi’nin Hayatı Ve Eserleri

Mâverdî’nin tam adı Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habîb el-Bas-
rî el-Mâverdî’dir.1 364/974-975’te Basra’da doğan müellif, çocukluğunu 
ve gençliğinin ilk yıllarını burada geçirmiştir. Nişâbur yakınlarındaki Üs-
tüvâ’da ve diğer bazı şehirlerde kadılık yaptıktan sonra Bağdat’a dönen 
Mâverdî, 30 Rebîülevvel 450/27 Mayıs 1058’de Bağdat’ta vefat etmiştir.2 

1	 Tâceddin Abdülvehhâb b. Ali es-Sübkî, Ṭabaḳātü’ş-Şâfiʿiyyeti’l-kübrâ, thk. Mustafa Ab-
dulkâdir Ahmed Atâ (Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 2012), 3: 232-233; Ahmed b. 
Mustafa Taşköprizâde, Miftâḥu’s-saʿâde ve miṣbâḥu’s-siyâde fî mevżûʿâti’l-ʿulûm (Bey-
rut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 1: 298; Carl Brockelmann, “Mâverdî”, İslâm Ansiklo-
pedisi, (İstanbul: MEB Yayınları, 1963), 5: 409; Brockelmann, Geschishte der Arabisc-
hen Literatur (GAL) (Leiden: 1943), 1: 386; Ömer Rıza Kehhâle, el-Mu‘cemu’l-müellifîn 
(Beyrut: Mektebetü’l-mesnâ, 1993), 2: 499; Hayreddin Ziriklî, el-A’lâm Kāmûsü’t-terâ-
cim (Beyrut: Dârü’l-ilm li’l-melâyin, 1992), 4: 327. Mâverdî’nin kullandığı veya hak-
kında kullanılan lâkaplar el-Mâverdî, Akda’l-kudât (başkadı), el-Basrî, el-Mısrî ve 
eş-Şâfiî şeklinde; künyesi ise Ebü’l-Hasen şeklinde geçmektedir. Müellif, babası gül 
suyu (mâü’l-verd) işiyle uğraştığı için bu lakabı almış ve Mâverdî ismiyle meşhur 
olmuştur. Daha ayrıntılı bilgi için bk. Ziriklî, el-A’lâm, 4: 327; Ömer Nasuhi Bilmen, 
Hukuk-i İslâmiyye ve Istılahât-ı Fıkhıyye Kâmusu (İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1967), 1: 
427, 429; Muhyî Hilâl es-Serhân, “Mukaddime”, Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî (Bağdad: Dâru 
ihyâi’t-türâsi’l-İslâmî, 1971), 1: 22; Sabri Erturhan, “Mâverdi ve el-Hâvi’l-kebîr Adlı 
Eseri”, Cumhuriyet Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 3 (1999): 471.

2	 Taşköprizâde, Miftâḥu’s-saʿâde, 1: 298; Ziriklî, el-A’lâm, 4: 327-328; Brockelmann, 



90
)

Kadılık ve ilmî faaliyetlerininin3 yanı sıra siyasî ve diplomatik görevler 
de üstlenen Mâverdî, bu tür görevler sayesinde emirlerden ikram görüp 
rahat içinde yaşamasına rağmen, doğru bildiği hususlarda hükümdarları 
eleştirmekten de çekinmemiştir.4 

Fıkıh alanında temâyüz etmiş olan Mâverdî, usûl, hadîs, tefsir ve ke-
lam ilimlerinin yanı sıra; dil ve edebiyat konusunda da mâhir bir kalem-
dir. Mâverdî’nin, saydığımız bu ilim dallarıyla alakalı eserleri mevcuttur. 
Mâverdî, farklı alanlarda önemli ve ansiklopedik eserler vermiş ve bu su-
retle ilim dünyasına önemli katkılarda bulunmuştur.5 Mâverdî’nin eserle-
rinin başlıcaları şunlardır: Hem rivâyet, hem dirâyet tefsiri özelliği taşıyan 
en-Nüket ve’l-ʿuyûn (Tefsîrü’l-Ḳurʾân),6 Ems̱âlü’l-Ḳurʾân,7 el-Ḥâvi’l-kebîr,8 

“Mâverdî”, İslam Ansiklopedisi, 5: 409-410; Bilmen, Istılahât-ı Fıkhıyye Kâmusu, 1: 
429; Kallek, “Mâverdî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Di-
yanet Vakfı Yayınları, 2003), 28: 180. Ancak, tahkikte vefat tarihi m. 27 Haziran 1058 
olarak geçmektedir. Bununla ilgili olarak bk. Serhân, “Mukaddime”, 1: 16-17, 20.

3	 Mâverdî’nin ders aldığı hocalar için bk. İbnü’l-Cevzî, el-Muntaẓam, fî târîhi’l-ümem 
ve’l-mülûk, nşr. Muhammed-Mustafa Abdülkâdir Atâ (Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 
1993), 8: 20; Serhân, “Mukaddime”, 1: 28-29; Kallek, “Mâverdî”, Diyanet İslâm An-
siklopedisi, 28: 180; Erturhan, “Mâverdî ve ‘el-Hâvi’l-kebîr’ Adlı Eseri”, 473. Mâverdî 
437/1045-1046 yılında siyaset sahnesinden çekilen Mâverdî, tamamen tedrîs faali-
yetleriyle meşgul olmuş; fıkıh, usûl-i fıkıh, tefsir ve ahlak dersleri verip, hadîs rivâye-
tiyle de uğraşmıştır. Mâverdî’nin, Basra Camii’nde bir halkası olduğu da bilinmektedir. 
Bk. Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, nşr. Mustafa es-Sekkâ-Muhammed Şerif Sükker 
(Beyrut: Dâru ihyâi’l-ulûm, 1988), 390. Mâverdî’den fıkıh öğrenen ve hadîs dinleyen-
lerin başında cenazesine de katılan Târîhu Bağdâd müellifi Hatîb el-Bağdadî gelmek-
tedir. Öğrencileri için bk. İsmâil Paşa el-Bağdadî, Hediyyetü’l-ârifîn, esmâʾü’l-müellifîn 
ve âsârü’l-musannifîn (Beyrut: 1992), 1: 79; Serhân, “Mukaddime”, 1: 29-30; M. Yaşar 
Kandemir, “Hatîb el-Bağdadî”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayınları, 1997), 16: 460; Erturhan, “Mâverdi ve ‘el-Hâvi’l-kebîr’ Adlı Eseri”, 
473-474; Kallek, “Mâverdî”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 28: 180, 181.

4	 İlgili örnekler için bk. Mâverdî, Teshilü’n-nazar ve ta‘cîlü’z-zafer, 221-222; İbnü’l-Cev-
zî, el-Muntaẓam 8: 26, 41, 65-66, 97-98, 109-111, 116, 199-200, 233; İbn Kesîr, el-Bi-
dâye ve’n-Nihâye, 7: 33, 43-44, 51.

5	 Sübkî, Ṭabaḳāt, 3: 233-234; Serhân, “Mukaddime”, 1: 32, 43.
6	 Bk. Kâtib Çelebi, Keşfü’ẓ-ẓunûn (Beyrut: Darü’l- Kütübi’l- İlmiyye, 1992), 1: 458; 2: 

1978; Serhân, “Mukaddime”, 1: 44; Kallek, “Mâverdî”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 28: 
185. Eser ayrıca bir yüksek lisans çalışmasına konu olmuştur. Bk. Burhan Sümertaş, 
Mâverdî ve en-Nüket ve’l-‘uyûn Adlı Eseri (Yüksek Lisans Tezi, Dokuz Eylül Üniversite-
si, İzmir: 2002).

7	 Kallek, “Mâverdî”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 28: 185.
8	 Şâfiî fıkhının H. 5. asırda ulaşmış olduğu seviyeyi gösteren eser, Şâfiî’nin görüşlerini 

toplayan ve öğrencileri tarafından onun görüşlerine dair yazılan ilk kitap olan Mü-

Ahmet Başaran Manav



91
)

el-İḳnâʿ,9 el-Aḥkâmü’s-sulṭâniyye,10 A‘lâmü’n-nübüvve (Delâilü’n-nübüv-
ve),11 Ḳavânînü’l-vizâre ve siyâsetü’l-mülk (Edebü’l-vezîr),12 Teshîlü’n-naẓar 
ve taʿcîlü’ẓ-ẓafer,13 Naṣîḥatü’l-mülûk,14 Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn,15 el-Ems̱âl 
ve’l-ḥikemdir.16

Mâverdî’nin makalemizin konusuna kaynaklık eden Edebü’l-ḳāḍî17 

zenî’nin el-Muhtasar adlı eserinin şerhidir. Bk. Şükrü Özen, “Müzenî”, Diyanet İslâm 
Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2003), 28: 246. Eserle ilgili 
ayrıntılı bilgi için bk. Kâtib Çelebi, Keşfü’ẓ-ẓunûn, 1: 628; Erturhan, “Mâverdi ve ‘el-Hâ-
vi’l-kebîr’ Adlı Eseri”, 480; Kallek, “Mâverdî”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 28: 185; Ser-
hân, “Mukaddime”, 1: 65.

9	 Bk. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 7: 85; Serhân, “Mukaddime”, 1: 50; Kallek, “Mâver-
dî”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 28: 185.

10	 Bk. Mehmet Erkal, “el-Ahkâmü’s-sultâniyye”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1988), 1: 556. Eserin tercümesi için bk. Mâverdî, 
el-Ahkâmü’s-sultâniyye: İslâmda Hilâfet ve Devlet Hukuku, trc. Ali Şafak (İstanbul: Be-
dir Yayınları, 1994).

11	 Bk. Taşköprizâde, Miftâhu’s-sa‘âde 1: 298; Kallek, “Mâverdî”, Diyanet İslâm Ansiklope-
disi, 28: 185.

12	 Bu eseri, Hüseyin Hüsnü b. Sâlih el-Bosnevî, “Zînetü’s-sadâre fî tercemeti âdâbi’l-vezâ-
re” adıyla tercüme etmiştir. Bu tercüme, Süleymaniye Ktp., Esad Efendi, nr. 1857’de 
mevcuttur. Şirvânîzâde Mehmed Rüşdü Paşa ise “Düstûrü’l-vüzerâ Tercümesi” adıyla 
Türkçe’ye kazandırmıştır. Serhân, “Mukaddime”, 1: 53; Kallek, “Mâverdî”, Diyanet İs-
lâm Ansiklopedisi, 28: 185.

13	 Bk. Mâverdî, Teshîlü’n-nazar ve ta‘cîlü’z-zafer, nşr. Rıdvân es-Seyyid (Beyrut: Dâ-
rü’l-ulûmi’l-Arabiyye, 1987), 98; Serhân, “Mukaddime”, 1: 54. Teshîlü’n-naẓar ve taʿcî-
lü’ẓ-ẓafer, Muhyî Hilâl Serhân (Beyrut: 1401/1981, 1406/1986), Hasan es-Sââtî (Bey-
rut 1402/1982) ve Rıdvan es-Seyyid (Beyrut 1407/1987) tarafından neşredilmiştir. 
Kallek, “Mâverdî”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 28: 185.

14	 Bu eser, Hıdır Muhammed Hıdır (Kuveyt 1403/1983), Muhammed Câsim el-Hadîsî 
(Bağdad 1406/1986) ve Fuad Abdülmün‘im Ahmed (İskenderiye 1988) tarafından 
neşredilmiştir. Nasîhatü’l-mülûk, bir doktora çalışmasıyla (Mustafa Sarıbıyık, Mâver-
dî’nin Nasîhatü’l-mülûk’ü Ve Siyasî Görüşleri (Doktora Tezi, Selçuk Üniversitesi, Konya: 
1996.) Türkçe’ye çevrilmiş, Siyaset Sanatı (İstanbul: Ark Kitapları, 2000) adıyla ya-
yımlanmıştır.

15	 Bk. Çağrıcı, “Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye 
Diyanet Vakfı Yayınları, 1994), 10: 406-408. Eser birkaç kez Türkçe’ye çevrilmiştir. 
Bk. Kallek, “Mâverdî”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 28: 185-186.

16	 Sübkî, Ṭabaḳāt, 3: 233; Bk. Serhân, “Mukaddime”, I, 55-56; Kallek, “Mâverdî”, Diyanet 
İslâm Ansiklopedisi, 28: 186.

17	  Edebü’l-ḳāḍî, aslında Mâverdî’nin el-Ḥâvi’l-kebîr adlı eserinin bir bölümüdür. Eser, 
el-Ḥâvi’l-kebîr’in çok kapsamlı ve geniş hacimli olmasından dolayı, müstakil olarak 
neşredilmiş ve bu şekilde şöhret bulmuştur. Edebü’l-ḳāḍî özellikle Şâfiî muhakeme 
usulünde bir zirvedir. Bundan dolayı, mezhepte bu konuda pek fazla kitap yazılma-

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



92
)

adlı eseri18 ise, muhakeme usûlü (edebü’l-kâdî) ve fıkıh usûlüyle alakalı-
dır.19 “Ashâbü’l-vücûh”tan20 olan Mâverdî, aynı zamanda Şâfiî mezhebinin 
de hâfızı sayılmaktadır. Kendisi de müctehid kabul edilen Mâverdî’ye göre 
ictihad, farz-ı kifâyedir.21 

2. Edebü’l-Kâdî İlmi

Edebü’l-kâdî, İslâm muhakeme usûlüne ve bu alanda yazılan eser-
lerin geneline verilen isimdir. Bu kavram, başlangıçta hâkimin uyması ge-
reken kurallar ve ondan beklenen davranışlar anlamında kullanılırken; 
zamanla yargılama usûlü ve adliye teşkilâtıyla ilgili konulardan bahse-
den özel bir ilim dalının adı olmuştur. Hayatın bütününü kapsayan fık-
hın önemli bir bölümünü teşkil eden edebü’l-kâdî ilmi; hâkimin kişiliği, 
beşerî münâsebetleri, giyim-kuşamı da dâhil olmak üzere, göreviyle ilgili 
hususları düzenlemiştir. Bu sebeple hâkimin sadece hukukî değil, aynı 
zamanda dinî sorumluluğu da hesaba katılmış ve konu “edeb-âdâb” ke-

mıştır. Bk. Brockelmann, “Mâverdî”, İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: MEB Yayınları, 
1993), 5: 409; Serhân, “Mukaddime”, 1: 11-12, 65. Edebü’l-ḳāḍî’yi, Muhyî Hilâl es-Ser-
hân tahkikli olarak neşretmiştir. Biz de makalemizde bu tahkiki esas aldık. Bk. Mâver-
dî, Edebü’l-ḳāḍî, thk. Muhyî Hilâl es-Serhân (Yüksek Lisans Tezi, Bağdad: Müessese-
tü’r-Risâle, 1971), 1-2.

18	 Burada bir husus dikkatimizi çekmektedir. DİA’daki “Edebü’l-kâdî” maddesinde ko-
nuyla ilgili olarak yazılan eserler arasında Mâverdî’nin Edebü’l-ḳāḍî adlı eseri geçme-
sine rağmen (bk. Salim Öğüt, “Edebü’l-kâdî”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1994), 10: 409); yine DİA’daki “Mâverdî” maddesin-
de Mâverdî’nin eserlerinden bahsedilirken Edebü’l- ḳāḍî adlı eserine değinilmemekte, 
sadece maddenin bibliyografyasında kaynak olarak yer almaktadır. Bk. Cengiz Kallek, 
“Mâverdî”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 28: 180-185. Kanaatimizce böyle bir tavır, Ede-
bü’l-ḳāḍî’nin müstakil bir eser olmamasından kaynaklanmaktadır.

19	 Edebü’l-ḳāḍî’nin, Mâverdî’ye ait olduğuna dair bilgiyi birçok kütüphane katalogunda 
rastlamaktayız. Eserle ilgili katalog bilgileri için bk. Brockelmann, GAL, I, 668; Fehmi 
E.  Karatay ve Osman Reşer, Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Arapça Yazmalar Ka-
talogu (İstanbul: Topkapı Sarayı Müzesi Yayınevi, 1962), 11: 640, nr. 4319; Serhân, 
“Mukaddime”, 1: 58-59. Edebü’l-Kâdî’nin farklı bir nüshası için ayrıca bk. Fehmi E. 
Karatay ve Osman Reşer, a.g.e., 11: 634.

20	 Ashâbü’l-vücûh: Şafiîler’in müctehidlerle ilgili sınıflandırmalarına göre, mezhep ima-
mının usul ve kaidelerine bağlı kalarak ictihadda bulunan fıkıh âlimleri demektir. Bk. 
M. Esat Kılıçer, “Ashâbü’l-vücûh”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Di-
yanet Vakfı Yayınları, 1991), 3: 472. Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, I, 644; Kallek, “Mâverdî”, 
Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 28: 181.

21	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, I, 644; Kallek, “Mâverdî”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 28: 181.

Ahmet Başaran Manav



93
)

limesiyle ifade edilmiştir.22 Fıkhın hayatın ihtiyaçlarına cevap vermesi ve 
hukukun sürdürülebilirliği açısından çok önemli olan edebü’l-kâdî ilmi ile 
ilgili erken dönemlerden itibaren birçok eser yazılmıştır.23

3. Edebü’l-Kâdî’de Sünnet

Mâverdî’nin hayatını ele aldıktan sonra, şimdi de onun sünnetle il-
gili görüşlerini inceleyeceğiz. Mâverdî eserinde şer‘î asılların ikincisi olan 
sünneti tarif etmemiştir.24 Müellif, Hz. Peygamber’in sözleri, fiilleri ve tak-
rirleri şeklindeki üçlü tasnif ve tanıma da sünnetin bölümleri olarak değil; 
ayrı bir bölümde ve sünnetin kaynakları başlığı altında temas etmiştir.25

3.1. Sünnetin Kaynak Değeri

Mâverdî, sünnetin delil olma durumunu açıkladığı ilgili bölümün 
başında, sünnetin şer‘î asılların ikincisi olduğunu söylemiştir. Çünkü 
Cenâb-ı Hak, nübüvveti Resûlullah’ın peygamberliğiyle mühürlemiş; 
buna bağlı olarak da mücmel ve müteşâbihteki gizliliği, hükümleri ve 
maslahatları beyan etmeyi Hz. Peygamber’e bırakmıştır.26 Mâverdî, Hz. 
Peygamber’in bu konularda yetkili olduğuna delil olarak da şu âyet-i kerî-
meyi zikretrmiştir: “Kendilerine indirileni insanlara açıklaman için sana 
zikri (Kur’an) indirdik.” (en-Nahl 16/44).

Mâverdî, “Peygamber size ne verdiyse onu alın. Size neyi yasakla-
dıysa ondan uzaklaşın.” (el-Haşr 59/7). âyetinin27 bir gereği olarak Allah 
Tealâ’nın Hz. Peygamber’e verdiği bu yetkinin bir sonucu olarak, Resû-
lullah’ın koyduğu kurallara uymanın, emirlerine boyun eğip yasaklarına 
riâyet etmenin vacip olduğunu ifade etmiştir. Allah Tealâ, ümmeti için 

22	 Salim Öğüt, “Edebü’l-kâdî”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 10: 408-409.
23	 Edebü’l-kâdî ilmiyle alakalı detaylı bilgi için bk. Kâtib Çelebi, Keşfü’ẓ-ẓunûn, 1: 46; 

Öğüt, “Edebü’l-kâdî”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 10: 409.
24	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, nşr. Muhyî Hilâl es-Serhân (Bağdad: Müessesetü’r-Risâle, 

1971), 1: 368.
25	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 423 vd.
26	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 368.
27	 Eserinin bütününde görüleceği üzere Mâverdî, görüşlerini desteklemek için, âyet-i 

kerîmeleri sıkça kullanmıştır. Nitekim yukarıda ifade ettiğimiz görüşlerine dayanak 
olarak şu âyet-i kerîmeyi delil getirmiştir: “Ey Peygamber! Rabbinden sana indirile-
ni tebliğ et. Eğer bunu yapmazsan onun mesajını ulaştırmamış olursun.” (el-Mâide 
5/67).

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



94
)

Hz. Peygamber’e iki şeyi vâcip kılmış; yani, iki sorumluluk yüklemiştir: 
Bunlardan ilki beyan, ikincisi ise tebliğdir.28 Mâverdî buna karşılık olarak 
da, Allah Tealâ’nın Hz. Peygamber için ümmetine iki şeyi vâcip kıldığını 
söylemiştir: Birincisi, ümmetin Hz. Peygamber’in sözünü kabul edip ona 
itaat etmesidir. İkincisi ise, Resûlullah’ın “Sizden burada bulunanlar, bu-
lunmayanlara tebliğ etsin.”29 ve “Benden duyduğunuzu tebliğ edin, bana 
yalan isnat etmeyin. Nice ulaştırılan kimse vardır ki, işitenden daha tak-
valıdır. Fıkıh bilgisini taşıyan nice insanlar vardır ki, fıkhı kendinden daha 
fakih olan kimselere taşırlar.”30 hadîsinde olduğu gibi kendilerine bildiri-
leni başkalarına tebliğ etme sorumluluğudur. Mâverdî, Hz. Peygamber’in 
dini, bütün insanlara tebliğ imkânı olmadığından orada bulunmayanlara 
da (daha sonraki dönemde yaşayanlar) ulaştırmaları için yanındakilere 
tebliğle yetindiğini; onun vefatından sonra müslümanların dinî bilgiyi bir 
asırdan diğer asra naklettiklerini söyler. Böylece Hz. Peygamber’in ortaya 
koymuş olduğu bütün hükümler bilinmiş olur.31

3.2. Sünnetin Bölümleri

Mâverdî, klasik usûl kitaplarında geçen ve sünneti yapı yönünden 
Hz. Peygamber’in sözleri, fiilleri ve takrirleri şeklindeki üçlü tasnife de-
ğinmez. Mâverdî bu üç unsuru,  “Sünnetin Bölümleri” içinde “Sünnetin 
Kaynakları” olarak ele alır.32 Bundan hareketle Mâverdî’nin tasnifinin öz-
gün olduğunu söyleyebiliriz.

Mâverdî sünneti, şu şekilde üçe ayırmaktadır:

1.	 Sünnetin Kaynakları (Sünnetin Kendisinden Alındığı Şey)

2.	 Sünnetin Beyan Olması

3.	 Sünnetle Amelin Zorunlu Olduğu Haller

3.3. Sünnetin Kaynakları

Mâverdî, sünnetin Hz. Peygamber’in sözlerinden, fiillerinden ve 
takrirlerinden alındığını ifade eder. Şimdi, onun görüşleri çerçevesinde 

28	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 368.
29	 Buhârî, “İlim”, 9; Tirmizî, “İlim”, 9; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 5: 411.
30	 Tirmizî, “İlim” 7.
31	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 369-370.
32	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 423 vd.

Ahmet Başaran Manav



95
)

bunları açıklayalım.

3.3.1. Hz. Peygamber’in Sözleri

Mâverdî’ye göre Allah Tealâ’nın “Allah’a, Resûlüne ve sizden olan 
emir sahiplerine itaat edin.” (en-Nisâ 4/59) şeklindeki emrinin bir gereği 
olarak Hz. Peygamber’in sözlerine itaat etmek gerekir. Mâverdî eserinin 
ilerleyen bölümlerinde Hz. Peygamber’in sözlerini emir, nehiy, haber ver-
me ve haber sorma şeklinde dörde ayırır. Hz. Peygamber’in emirlerine 
itaat edilir, yasaklarından kaçınılır, haberleri tasdik edilir ve haber sordu-
ğunda da ona icabet edilir.33

Mâverdî, bunun ardından Hz. Peygamber’in sözlerini başlı başına 
söylediği ve bir soruya cevap olarak söylediği sözler olmak üzere tekrar 
ikiye; hemen peşinden başlı başına söylediği sözleri de beşe ayırır:

İbadetler: İbadetlerin hükümleri vâcip ve mendup arasında dağılır.

Muamelât: Hz. Peygamber’in, muamelâtla ilgili söylediği sözleri hü-
küm bakımından mubahla haram (رظح) arasında değişir.

Terğîb: Hz. Peygamber’in terğîble (sevabı teşvik) ilgili sünnetleri 
itaate çağırır.

Terhîb: Hz. Peygamber’in terhîble (azapla korkutan) ilgili sünnetle-
ri ise, günahtan meneder.

Edep: Hz. Peygamber’in edeple ilgili sözleri, güzeli ve ülfeti teşvik 
eder. Din ve dünya maslahatları edeple tamam olur.34

Mâverdî, Hz. Peygamber’in bir soruya cevap olarak söylediği sözleri 
de üçe ayırmaktadır:

Birincisi, cevabın soruyu tam karşılaması durumudur. Bu durumda 
cevap sorudan ne eksik, ne de fazladır. Mâverdî buna, Hz. Peygamber’e 
hac konusunda istitâatın ne olduğu sorulduğunda “Azık ve binek”35 de-
mesini örnek verir. Bu cevabın, soruyu tam karşılaması durumudur. Yani 
soru bakımından cevapta bir eksiklik yoktur.

İkincisi, cevabın sorudan fazla olmasıdır. Mâverdî’ye göre bu du-

33	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 423.
34	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 423-424.
35	 Tirmizî, “Hac”, 4.

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



96
)

rumda, muhteva açısından cevapta ilâve vardır. Mâverdî buna, Hz. Pey-
gamber’e deniz suyu hakkında sorulduğunda “Suyu temiz, ölüsü helâl-
dir.”36 şeklindeki cevabını örnek verir. Burada sorunun cevabına yapılan 
ilâve, başlı başına açıklayıcı bir beyandır. Yani Hz. Peygamber, suyun temiz 
olup olmama meselesine, ölüsünün yenilebileceği hükmünü de ilâve et-
miştir.

Üçüncüsü, cevabın sorudan eksik olmasıdır. Mâverdî’ye göre bunun 
da dört durumu vardır:

a. Soruyu soran kişinin sorusundaki hatasından dolayı, cevabın ek-
sik olmasıdır. Hz. Peygamber’e ihramlının giyebileceği şeylerden sorul-
duğunda, “Gömlek giyemez, sarık saramaz.”37 demesi bu duruma örnek 
olarak verilebilir.

b. Sorunun kalan kısmıyla ilgili Allah’ın kitabında bir beyan olması 
durumudur. Buna, Hz. Ömer’in kelâle38 hakkında soru sorması üzerine; 
Hz. Peygamber’in “Sayf âyeti39 sana yeter” demesi40 örnek verilebilir.

c. Bazı cevapların, sorunun geri kalan kısmını hatırlatması durumu-
dur. Mâverdî buna, Hz. Ömer’in oruçlunun öpmesi hakkında sorması üze-
rine,  Hz. Peygamber’in “Ağzını çalkalamaya ne dersin?”41 demesini örnek 
verir.

d. Cevapta tavakkuf etmesidir. Mâverdî’ye göre, soru dinle ilgili de-
ğilse; Hz. Peygamber’in cevabı tam olarak vermesi gerekmez. Soru dinle 
ilgiliyse Çünkü cevapta, Allah Tealâ’nın dini hakkında bir açıklama var-
dır. Hz. Peygamber sadece, Allah Tealâ’nın emrini ve beyanını beklediği 
için sorunun cevabında tavakkuf eder. Buna göre, Hz. Peygamber soruyu 
hemen cevaplamamışsa; beklemesi gerektiğine dâir Allah Tealâ’dan bir 

36	 Ebû Davud, “Taharet”, 41; Tirmizî, “Taharet”, 52.
37	 Buhârî, “Hac”, 22; Tirmizî, “Hac”, 18.
38	 Kelâle: Baba ve oğul dışında akrabalar, kardeşler. Ölüp geride baba ya da oğul bırak-

mayan kimse demektir. Bk. Mehmet Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü (İstan-
bul: Rağbet Yayınları, 1998), 241. Kelâlenin mirasıyla ilgili durumlar için bk. en-Nisâ 
4/12, 176.

39	 Kelâlenin durumundan bahseden en-Nisâ 4/176. Bir rivâyete göre bu âyet, yazın nâzil 
olduğu için bu adı almıştır. Bk. Elmalılı Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili (İstanbul: 
Yenda Yayınları, 2001), 3: 154 vd.

40	 Müslim, “Ferâiz”, 9; Mâlik, “Ferâiz”, 7.
41	 Ebû Davud, “Savm”, 33.

Ahmet Başaran Manav



97
)

emir almış demektir. Bu duruma, Üseyd b. Hudayr’ın42 Hz. Peygamber’e 
hayız hakkında soru sorması üzerine; “Sana hayızdan soruyorlar. De ki, 
o bir ezadır…” (el-Bakara 2/222) âyeti ininceye kadar beklemesini örnek 
verir.43

3.3.2. Hz. Peygamber’in Fiilleri

Mâverdî, Hz. Peygamber’in fiillerini ikiye ayırmaktadır:

Mâverdî’ye göre, Hz. Peygamber’in yemek, içmek, giyinmek, uyu-
mak gibi dinle ilgili olmayan fiillerini yapmak mubahtır. Hz. Peygamber’in 
bu tür fiilleri, hüküm bakımından güzel (hüsün) ve câiz arasında değişir. 
Hz. Peygamber, aklın çirkin ve şeriatin kötü gördüğü şeyleri yapmaz. Mâ-
verdî’ye göre bu tür fiillerde onu örnek almak, ona muhalif davranmaktan 
daha güzeldir. Nitekim Allah Tealâ şöyle buyurmuştur: “Allah Resûlünde 
sizin için güzel bir örnek vardır.” (el-Ahzâb 33/29). Mâverdî, bu noktada 
bir istisnayı da ortaya koyar. Buna göre, bir fiili yapmanın mubahlığının 
Hz. Peygamber’e mahsus olduğuna dair bir delil gelirse, bu durum farklı-
dır. Mesela dörtten fazla kadınla evlenmek gibi, Hz. Peygamber’e mahsus 
olan nikâh meselelerinde O’na mubah olanlar, başkasına haramdır. Bu ko-
nuda ona uymak câiz değildir.44

Buna göre Hz. Peygamber’in dinle ilgili fiillerinde üç durum gerçek-
leşir:

3.3.2.1. Hz. Peygamber’in Kendi Fiiline Uymayı Emretmesi

Mâverdî, Hz. Peygamber’in kendi fiiline uymayı emretmesi duru-
muna “Namazı beni nasıl görüyorsanız öyle kılın.”45 hadîsini örnek verir. 
Ayrıca, hacla ilgili olarak “Hac menâsikini benden alın.”46 hadîsi de bu ko-
nuya uygun bir örnektir. Bu tür konularda Hz. Peygamber fiilini emirle 

42	 Medine’de Mus‘ab b. Umeyr’in tebliğiyle ilk Müslüman olanlardandır. Bu sahabîyle 
ilgili daha fazla ayrıntı için bk. Muhammed Hamîdullah, İslâm Peygamberi (İstanbul: 
Ufuk Yayınları, ts.), 1: 155.

43	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 424-427.
44	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 427.
45	 Buhârî, “Ezan”, 18; “Edep”, 27; “Âhad”, 1; Dârimî, “Salât”, 42; Ahmed b. Hanbel, Müsned, 

5: 53.
46	 Nesâî, “Menâsik”, 27, 220.

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



98
)

pekiştirdiğinden, ona uymak farzdır.47

3.3.2.2. Hz. Peygamber’in Kendisine Uymayı Nehyetmesi

Mâverdî bu duruma, Hz. Peygamber insanlara visal orucunu tutma-
yı yasakladığı halde kendisinin tutmasını örnek gösterir. Etrafındakiler de 
visal orucunu tutunca “Sizi visal orucundan nehyetmedim mi?” diye sor-
muş. Onlar da; “Seni tutarken gördük, biz de tuttuk.” demişlerdir. Bunun 
üzerine Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: “Ben sizin gibi değilim. Beni 
rabbim yediriyor, içiriyor.”48 Kendisine uymayı yasakladığı için bu tür fiil-
lerinde Hz. Peygamber’e uymak câiz değildir. Mâverdî daha sonra Hz. Pey-
gamber’in bu tür fiillerini, onu ve ümmetini bağlayıcılığı açısından kendi 
içinde üçe ayırmaktadır:

1. Nikâh meselelerinde Hz. Peygamber’e has fiiller. O’na mubah, 
bize haramdır.

2. Visal orucunda olduğu gibi Hz. Peygamber’e müstehap, bize mek-
ruh olan fiiller.

3. Hz. Peygamber’e farz, bize mendup olan fiiller. Buna, Hz. Peygam-
ber’in “Misvak bana farz kılındı, size değil.”49 hadîsi örnek verilebilir.50

Başlıkta “Hz. Peygamber’in Kendisine Uymayı Nehyetmesi” ifadesi 
geçmektedir. Ancak Mâverdî, son maddede Hz. Peygamber kendisine farz, 
bize mendup olan fiilden, misvaktan bahsetmektedir. Görüldüğü gibi, bu-
rada bir “nehiy” yoktur. Dolayısıyla bu başlık son maddeyle birlikte dü-
şünüldüğünde, Hz. Peygamber’in  “farz” olarak emretmediği fiiller olarak 
anlamak daha doğrudur. 

3.3.2.3. Hz. Peygamber’in Emir Veya Nehiyden Mücerret Olan 
Fiilleri

Mâverdî, herhangi bir emir veya nehiy olmayan fiillerinde Hz. Pey-
gamber’e uymanın mendup olduğunu aktarır. O, Hz. Peygamber’in bu tür 
fiillerinin farz veya müstehap olması hakkında âlimlerin ihtilâfa düştükle-
rini belirterek, onun emir veya nehiyden mücerret olan fiillerinin iki yönü 

47	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 427428.
48	 Müslim, “Sıyâm”, 55-58.
49	 Ahmed b. Hanbel, Müsned, 1: 214.
50	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 428.

Ahmet Başaran Manav



99
)

olduğunu belirtmiştir:

Birincisi, çoğunluğun görüşüne göre Hz. Peygamber’in bu tür fiil-
lerini yapmak müstehaptır, bir emir olmadıkça farz değildir. Hz. Peygam-
ber’in çoğu fiilleri, onlara muttali olamayacağımız şekilde gizliydi. Bu tür 
fiillerde ona uymak farz olsaydı, -sözlerini ve fiillerini tebliğ için açıkladığı 
gibi- bunları da açıklardı.51

İ�kincisi, bazı âlimlere göre -kendisine uymayı yasaklamadıkça- fi-
illerinde Hz. Peygamber’e ittibâ etmek farzdır. Çünkü Allah Tealâ şöyle 
buyurmuştur: “Peygamber’in emrine muhalefet edenler, başlarına bir 
belânın gelmesinden veya elem dolu bir azaba uğramaktan sakınsınlar.” 
(en-Nûr 24/63). Onlara göre “emir” kelimesi, sözü içine aldığı gibi; fiili de 
içine alır. Çünkü Allah Tealâ şöyle buyurmuştur: “Firavun’un işi (ارم) doğru 
değildir.” (Hûd 11/97). Yani, Firavun’un yaptığı iş doğru değildir.52

Mâverdî, Hz. Peygamber’in fiillerine uymanın gerekli olduğunu sa-
vunanlara delil olması noktasında konuyla ilgili bir hadîs-i şerifi nakleder. 
Sahabeden biri, oruçlunun öpmesi hakkında soru sormak üzere karısı-
nı, Ümmü Seleme’ye gönderir. Ümmü Seleme, “Resûlullah öptü” deyince; 
adam “Biz Resûlullah gibi değiliz. Allah onun geçmiş ve gelecek günahla-
rını bağışlamıştır” demiş ve Hz. Peygamber’in bu özelliğini sorması için 
karısını tekrar Ümmü Seleme’ye göndermiş. O da, adamın yaptıklarını ve 
söylediklerini Hz. Peygamber’e iletince şu cevabı almıştır: “Sizin içiniz-
de Allah’tan en çok korkan ve onun hadlerini en iyi bilenin ben olduğu-
mu umuyorum.”53 Hz. Peygamber’in fiillerine uymanın gerekli olduğunu 
savunanlara göre bu rivâyet, O’nun fiillerine ittibânın vücûbuna delâlet 
eder.54

3.3.3. Hz. Peygamber’in İkrarı

Mâverdî’ye göre Resûlullah’ın ikrarı, insanlara emretmediği alış-
veriş, muamelât, yeme-içme, giyinme ve sokaklarda oturma gibi işlerle 
ilgilidir. Hz. Peygamber’in ikrarının olduğu bu tür fiiller dinde mubahtır. 
Çünkü Hz. Peygamber, insanların yaptığı kötü ve haram fiilleri onaylama-

51	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 429.
52	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 429-430.
53	 Müslim, “Sıyam”, 74.
54	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 431.

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



100
)

da muhayyer değildir. Cenâb-ı Hak, “Yanlarındaki Tevrat ve İncil’de ya-
zılmış olarak buldukları peygamber, onlara iyiliği emreder ve onları kö-
tülükten alıkoyar.” (el-A‘râf 7/157) âyetinde Hz. Peygamber’i bu şekilde 
vasıflandırmıştır. Bu âyet, nehy-i ani’l-münkerin (kötülükten alıkoyma) 
Hz. Peygamber’in takririnin dışında; emr-i bi’l-mar‘ufun (iyiliği emretme) 
ise, onun ikrarına dâhil olduğunu gösterir. Mâverdî, bu noktadan sonra 
bir ihtilâfa değinir ki; o da bir fiilin mubahlığının nasıl ortaya çıktığı me-
selesidir. Mâverdî, bu konuyla ilgili iki görüşün olduğunu aktarır:55

Birincisi, Hz. Peygamber’in ikrar ettiği hükümler şer‘î bir delile ge-
rek olmaksızın örfle mubahtırlar.

İkincisi, Hz. Peygamber’in ikrar ettiği hükümler -o hükümler üzeri-
ne karar kılındığı için- şeriatla mubahtırlar. Mâverdî’ye göre buradaki ih-
tilâf eşyanın aslındaki ihtilâftan kaynaklanmaktadır: Buna göre iki görüş 
ortaya çıkmıştır:

a) Hüküm gelmeden önce fiilde mubahlık vardı. Haramlık hükmü 
daha sonra gelmiştir.

b) Fiille ilgili olarak haramlık hükmü vardı. Daha sonra gelen mu-
bahlık hükmü, haramlık hükmünü ortadan kaldırmıştır.56

3.4. Sünnetle Beyan Edilmesi Gerekli Olan Durumlar

Mâverdî, sünnetin bölümlerinden ikincisi olarak, sünnetle beyan 
edilmesi zorunlu olan durumları ele alır. Mâverdî’ye göre, bununla ilgili 
dört durum vardır:57

3.4.1. Haklarla İlgili Açıklanması Zorunlu Olan Durumlar

Allah hakları ve kul haklarıyla ilgili konularda Hz. Peygamber’in 
beyan etme zorunluluğu vardır. O da, namaz ve zekâttan Allah Tealâ’nın 
Kur’an’ı Kerim’de mücmel olarak bıraktığı kısımların beyanıdır. Allah 
hakkı konusunda ise Hz. Peygamber, Allah hakkını yerine getirebilmek 
için açıklamasının alındığı kişidir. Kul hakları konusunda da, kulların ne 
ile mükellef olduklarını bilmeleri için Hz. Peygamber açıklamasına bakı-

55	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 432.
56	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 432-433.
57	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 433.

Ahmet Başaran Manav



101
)

lan kişidir.58

3.4.1.1. Sadece Allah Haklarıyla İlgili Açıklanması Zorunlu 
Olan Durumlar

Mâverdî’ye göre, Hz. Peygamber’in Allah haklarıyla ilgili beyanı 
âmmı tahsis eder. O’nun istisnâî durumundan dolayı, Allah hakkıyla ilgi-
li beyanı zorunludur. Ancak, kul haklarıyla ilgili beyanı gerekli değildir. 
Çünkü O’ndan nakil olmadığı sürece, kul hakları umuma ait haklar olarak 
kalır.59

3.4.1.2. Sadece Kul Haklarıyla İlgili Açıklanması Zorunlu Olan 
Durumlar

Allah haklarından beyanı zorunlu olmayan, yapılmasıyla sevap ka-
zanılan, terki günah gerektirmeyen nafile ibadetler bu maddeyle ilgilidir. 
Kul hakları insanlara mahsus olduğundan, onların özellikle beyan edilme-
si gerekir.60

3.4.1.3. Sadece Sünnetle Beyan Edilen Hükümler

Komşuya şüf‘a hakkının verilmesi,61 âkıleye62 diyetle hükmedilmesi 
ve savaşta ganimetin öldürene verilmesini bu duruma örnek olarak vere-
biliriz. Bunlara ek olarak Hz. Peygamber’in, “Kâtile miras yoktur.”63, “Vâ-
rise vasiyet yoktur.”64 ve “Kişi bir kadınla halasını ve teyzesini bir nikâhta 

58	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 433.
59	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 433-434.
60	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 434.
61	 Şüf‘a hakkı: Satılan veya ivaz şartıyla hibe edilen bir gayrı menkulü (akar) yahut o 

hükümdeki bir malı, onu alan veya hibe edilen kimseye kaça mâl olmuşsa, onlardan 
verdikleri miktar karşılığı zorla satın almaktır. Şüf‘a sahibi böylece, şüf‘a ile aldığı 
malı kendi mülküne eklemiş olur. Şüf‘a, bu yolla alınan malı mülk edinme manasında 
kullanılır. Şüf‘a hakkı, bununla ilgili ıstılahlar, şartları v.b. için bk. Bilmen, Istılahât-ı 
Fıkhıyye Kâmusu, 6: 131-155.

62	 Âkıle: Kasıt unsuru bulunmayan bir öldürme veya yaralama hadisesinde suçlu adına 
diyet ödemeyi üstlenen şahıslar topluluğu. Bk. Hamza Aktan, “Âkıle”, Diyanet İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1989), 2: 248. Hz. Peygam-
ber’in âkıleyle ilgili tatbikatları için bk. İbn Mâce, “Diyât”, 15; Nesâî, “Kasâme”, 37.

63	 Ebû Davud, “Diyât”, 18; Tirmizî, “Ferâiz”, 17.
64	 Nesâî, “Vesâyâ”, 5; İbn Mâce, “Vesâyâ”, 6.

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



102
)

toplayamaz.”65 hadîslerini örnek verebiliriz. Allah Tealâ’nın bildirmediği 
bu tür kul haklarında Hz. Peygamber’in beyanı gereklidir. Çünkü insanlar 
bu hükümleri başka bir şekilde öğrenemezler.66

Mâverdî daha sonra Allah haklarının beyanının gerekliliğiyle ilgili 
Şâfiîler’in bir ihtilâfından bahseder. Buna göre Hz. Peygamber’in hukûkul-
lahla ilgili meselelerde ictihad yetkisinin olup olmamasına göre iki görüş 
vardır:

Birinci görüşe göre, Hz. Peygamber’in ictihadı câizdir. Çünkü ictihad 
fazilettir ve peygamberler buna daha müstehaktırlar. Nitekim Allah Tealâ 
şöyle buyurmuştur: “Davud (a.s.) ve Süleyman (a.s.), milletin koyunları-
nın yayıldığı bir ekin hakkında hüküm verdiklerinde biz onların hükmüne 
şahittik. Süleyman’a (a.s.) bu meselenin hükmünü bildirmiştik. Her birine 
hüküm ve ilim verdik…” (el-Enbiyâ 21/78-79). Davud (a.s.) Allah’ın em-
riyle hükmetseydi, kendi hükmünü nakzetmiş olmazdı.67 Mâverdî ayrıca, 
Hz. Peygamber’in ictihadıyla ilgili olarak da müşriklerle yaptığı Hudeybi-
ye Antlaşması’nda Müslüman olan erkek ve kadınların iadesine hükmet-
mesini de nakleder. Hadise şöyledir: “Ümmü Külsûm bt. Ukbe, Müslüman 
olup hicret ettiğinde Cenâb-ı Hak, Resûlullah’ın kadınlarla olan hükmünü 
kaldırmıştır.”68 Hz. Peygamber’in ictihadının câiz olduğunu savunanlara 
göre, erkeklerle ilgili hükmün bâkî kalması; Hz. Peygamber’in hukukul-
lahla ilgili meselelerde değil; ama kul haklarında ictihadının bağlayıcı ol-
duğunu göstermektedir.69

İkinci görüşe göre ise, Hz. Peygamber’in ictihadı câiz değildir. O’nun 
hükümleri Allah Tealâ’nın emirlerine bağlıdır. Bu da ya Kur’an ya da bir 
vahiyden kaynaklanır. Zira Allah Tealâ şöyle buyurmuştur: “O, hevâsından 
konuşmaz. Ancak, kendisine gelen bir vahiyle konuşur.” (en-Necm 53/4). 
Nass varken,  ictihad câiz olmaz. Allah Tealâ’nın bu emri de bir nasstır. 
Dolayısıyla bu âyete göre, Hz. Peygamber’in Allah ve kul haklarıyla ilgili 
beyanı bağlayıcıdır.70 Mâverdî, bu açıklamadan sonra kendi kanaatini or-

65	 Buhârî, “Nikâh”, 27; Müslim, “Nikâh”, 37-39; Ebû Davud, “Nikâh”, 12.
66	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 43-435.
67	 Kur’an’da zikredilen olayla ilgili olarak bk. Elmalılı, Hak Dini, 5: 486; Seyyid Kutub, 

Fîzılâli’l-Kur’ân (İstanbul: Madve Yatınları, ts), 10: 156.
68	 el-Mümtehine 60/10.
69	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 435-437.
70	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 437.

Ahmet Başaran Manav



103
)

taya koyar ve şöyle söyler:

“Bana göre Resûlullah’ın ictihadıyla ilgili iki görüşün en doğru olanı, icti-
hadının hükme göre muteber olmasıdır. Şöyle ki, namazda konuşmanın ve 
bir kadınla halasını ve teyzesini bir nikâhta birleştirmenin nehyi gibi ken-
disi ve ümmetinin birlikte muhatap olduğu bir mesele ise, Allah Tealâ’nın 
emri ve vahyi gelene kadar Hz. Peygamber o konuda ictihad etmemiştir.”71

Ancak, Hz. Peygamber’in ümmetiyle birlikte muhatap olmadığı bir 
mesele söz konusuysa, Resûl-i Ekrem’in o konuda kendi re’y ve ictihadıyla 
hüküm vermesi câizdir. “Kâtile miras yoktur.”72 hadîsinde ve içki içene had 
uygulanmasında olduğu gibi, durumun anlattığımız gibi olmasının sebebi 
şudur: Hükümler, Allah Tealâ’nın emirleri olduğundan, emredileni (me-
mur) bağlar. Memur olan bir kimsenin, emredilen şeyle muhatap olması 
gerekir. Amirin, memurlar arasına girmemesi ise mümkündür. Çünkü em-
redilenler, emredenin dışındaki kişilerdir.73 Dolayısıyla bu tür fiillerde Hz. 
Peygamber, ümmetiyle ortak (memur) olduğu için; onun bu tür fiillerde 
ictihadı câiz değildir.

3.5. Sünnetle Amel Etme Durumu

Mâverdî, sünnetle açıklanması zorunlu olan durumları ve bu bağ-
lamda Allah haklarıyla kul hakları hakkındaki meseleleri açıkladıktan 
sonra, sünnetle amel etmenin zorunlu olup olmadığı üzerinde durmuştur.

Mâverdî’ye göre sünnet bir hüküm getirdiğinde onunla ilgili olarak 
iki durum söz konusudur: Buna göre sünnet hükümde ya tek başına olur 
ya da başka bir asılla birlikte bulunur.74

3.5.1. Tek Kaldığında Sünnetin Hükmü

Mâverdî’ye göre sünnet bir hüküm için tek delil olursa, bu hükme 
uymanın bağlayıcılığından dolayı onunla amel etmek gereklidir. Çünkü 
sünnet, şer‘î hükümlerde asıldır. İster kıyasa uygun olsun ister muhalif 
olsun farketmez. Mâverdî burada, Ebû Hanîfe’nin konuyla ilgili bir görü-
şünü aktarır. O’na göre Ebû Hanîfe, sünnetin ihtimalli olan bir kıyasa mu-
halif olması durumunda kıyasla amel etmeyi, sünnetle amel etmeye tercih 

71	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 437-438.
72	 Ebû Davud, “Diyât”, 18; Tirmizî, “Ferâiz”, 17.
73	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 438-439.
74	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 439.

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



104
)

etmiştir.75 Mâverdî’ye göre, bu geçerli bir görüş değildir. Çünkü kıyas, sün-
netin fer‘idir. Dolayısıyla kıyasın, sünnetin hükmünü ortadan kaldırması 
caiz değildir.76

3.5.2. Başka Bir Asıl İle Birlikte Olduğunda Sünnetin Hükmü

Mâverdî, sünnetin hükümde başka bir asılla birlikte olmasını üçe 
ayırır. Birincisi Allah’ın kitabı, ikincisi başka bir sünnet, üçüncüsü ise ic-
madır.77

3.5.2.1. Sünnetin Kitapla Birlikte Olması

Mâverdî’ye göre kitap (Kur’an), sünnetin hükmüne ya uygun, ya 
da onun zıddı olur. Sünnetin hükmü, kitabın hükmüne uygun olursa bu 
durumda hüküm, her iki asılla da sabit olur. Mâverdî burada bir noktaya 
daha dikkat çeker ki, o da şudur: Her iki asla bakılır. Sünnet zaman bakı-
mından kitaptan önceyse, hükmün vâcipliği sünnetle sabit olur; kitap onu 
destekler. Aksi durumda, yani kitap sünnetten önceyse, hükmün gerek-
liliği kitapla sabit olur; sünnet ise onu destekler. Ancak sünnetin hükmü 
kitabın hükmüne zıtsa, onlardan biri sabit olup diğerinin hükmü ortadan 
kalkar. Bu da Mâverdî’ye göre üç kısımdır:78

a) Kitabın hükmünün zaman bakımından önce olması durumunda, 
sünnet olmaksızın kitapla amel edilir. Çünkü kitap, sünnetle neshedil-
mez.79

75	 Burada bir hususun altını çizmekte fayda var ki, o da şudur: Ebû Hanîfe, kıyasa mu-
halif olan her hadîsi reddetmemiştir. Bu konuda belirleyici olan hususlardan birisi 
de râvînin, fakîh olup olmamasıdır. Ayrıca, şunu da hatırda tutmalıyız. Burada kıyas 
genel nitelikli şer‘î hüküm anlamında kullanılmıştır. Sünnet-kıyas ihtilafı, Ebû Hanî-
fe’nin ve mezhepteki diğer âlimlerin görüşleri, ayrıca bu ihtilâfla ilgili hadîs örnekleri 
için bk. Muhammed Ebû Zehra, Ebû Hanîfe, trc. Osman Keskioğlu (Ankara: DİB Ya-
yınları, 2002), 298-309; İsmâil Hakkı Ünal, İmam Ebû Hanîfe’nin Hadîs Anlayışı ve 
Hanefî Mezhebinin Hadîs Metodu (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2001), 
157-163; H. Yunus Apaydın, “Kıyas” (Fıkıh), Diyanet İslâm Ansiklopedisi (Ankara: Tür-
kiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2002), 25: 530.

76	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 439.
77	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 439-440.
78	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 440.
79	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 440-441. Şâfiîler, kitabın sünnetle neshinin kabul etmemiş-

lerdir. Bk. Muhammed b. İdrîs eş-Şâfiî, er-Risâle (İslâm Hukukunun Kaynakları), trc. 
Abdulkadir Şener-İbrâhim Çalışkan (Ankara: TDV Yayınları, 1997), 65, 314. Hanefîler 
ise, kitabın sünnetle neshi konusunda bazı şartlar ileri sürmüşlerdir. Konu ile ilgili 

Ahmet Başaran Manav



105
)

b) Sünnetin hükmü zaman bakımından kitaptan önceyse, Şâfiîlere 
göre kitap olmaksızın sünnetle amel edilir. Çünkü Şâfiîlere göre sünnet, 
kitapla neshedilmez.80 Şâfiîlerden -İbn Süreyc ve diğerleri gibi- sünnetin 
kitapla neshinin câiz olduğunu kabul edenlere göre, sünnet olmaksızın 
kitapla amel edilir. Ayrıca bu gruba göre sünnet, kitapla neshedilir.81

c) İki hükmün aynı anda vârit olması ve ikisinden birinin diğerinin 
önüne geçememe durumudur. Mâverdî’ye göre Şâfiîler, iki hükümden bi-
rinin kabul edilmesiyle ilgili olarak üç farklı görüş ortaya koymuşlardır:

Birinci görüşe göre, Allah’ın kitabındaki hüküm kabul edilir. Çünkü 
Allah’ın kitabı, sünnet için asıldır. Bu konuyla ilgili olarak Hz. Peygamber’in 
“Benden size ne gelmişse onu Allah’ın kitabına arzedin. Kitaba uygunsa 
onunla amel edin. Muhalifse onu terk edin.”82 dediği rivâyet edilmiştir.

İkinci görüşe göre, beyanın Hz. Peygamber’e has olmasından dolayı, 
sünnetin hükmü kabul edilir. Allah Teâlâ’nın “Peygamber size ne verdiyse 
onu alın. Size neyi de yasakladıysa ondan uzaklaşın.” (el-Haşr 59/7) âyeti 
de buna delil getirilmiştir.

Üçüncü görüşe göre ise, her iki hükümden birisinin sabit olduğuna 
dair bir hüküm gelene kadar tavakkuf etmek gerekir.

Mâverdî bu üç görüşü serdettikten sonra, bunların dışında farklı 
bir görüş ortaya atar. Ona göre yapılması gereken şey, sünnetin hükmü-
ne bakılmasıdır. Eğer sünnetin hükmü tahsis gerektiriyorsa, kitapla değil 
sünnetle amel edilir. Çünkü kitabın genel hükmü sünnetle tahsis edilebi-
lir. Eğer nesih varsa, sünnet terk edilip kitapla amel edilir. Çünkü kitap, 
sünnetle neshedilmez.83

3.5.2.2. Sünnetin Başka Bir Sünnetle Birlikte Olması

Mâverdî’ye göre her iki sünnet birbirine muvâfıksa, o ikisindeki fiil 
ve o fiili ifade eden söz birbirine uygun demektir. Her iki sünnet de ittifak 
halinde olunca, hüküm daha kuvvetli hale gelir, onunla amel etmek vâcip 

olarak bk. İsmâil Hakkı Ünal, Ebû Hanîfe’nin Hadîs Anlayışı, 213-217.
80	 Şâfiî, er-Risâle, 67, 324, 326, 330, 605.
81	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 441.
82	 Süleyman b. Ahmed b. Eyyûb b. Mutayr eş-Şâmî el-Lahmî et-Taberânî, el-Mu‘cemü’l-ke-

bîr, nşr. Hamdî Abdülmecîd es-Selefî (Beyrut, Dâru ihyai’t-türâsi›l-Arabî, ts.), 2: 1429.
83	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 441-443.

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



106
)

olur. Eğer her iki sünnet, birbirlerine zıt hükümler ortaya koyuyorsa ve 
bu sünnetlerden biri sözle, diğeri fiille gerçekleşirse; fiil, söze tercih edilir. 
Örneğin, Hz. Peygamber’den bir hadîs vârit olur ancak o, hadîsin aksine 
amel eder. Bu durumda hüküm söze göre değil, fiile göre verilir. Mâver-
dî’ye göre bunun da üç çeşidi vardır:84

Birincisi, söz ve fiilin birbirlerini nefyetmemeleridir. Mâverdî’ye 
göre bu durumda, her iki hükmü de kullanmak mümkündür. Buna, Hz. 
Peygamber’in ikindiden sonra namaz kılmayı yasaklaması,85 ancak daha 
sonra kendisinin namaz kılması86 örnek verilebilir. Hz. Peygamber’in ikin-
diden sonra namaz kılmayı yasaklaması o namazın, vakit namazı olma-
masına hamledilir. Hz. Peygamber’in ikindiden sonra namaz kılması ise, 
namazın bir sebebi olduğunu gösterir. Bundan dolayı, her iki hükümle de 
amel etmek gerekir. Her iki hüküm de kullanılabilecek şekilde yorumla-
nır.87

İkincisi, sözün umûmî, fiilin ise Hz. Peygamber’e has olma durumu-
dur. Hz. Peygamber, bize visal orucu tutmayı yasaklamış; ancak kendisine 
caiz olmasından dolayı bu orucu tutmuştur.88 Bu durumda, Hz. Peygam-
ber’in genel ifadesi (visal orucu tutmayı bize yasaklaması), bizim için ka-
bul edilir. Visal orucu ona has bir ibadet olduğundan dolayı, bunun yapı-
labilirliği bizim için mümkün değildir.89

Üçüncüsü ise, her iki hükmü de aynı anda kullanmanın mümkün 
olmamasıdır. Mâverdî’ye göre bu durumda, her iki hükmü aynı anda kul-
lanmak mümkün değildir. Ayrıca bu durumda, iki hükümden birinin Hz. 
Peygamber’e has olduğu ortaya çıkmaz. Mâverdî’ye göre bu durumda 
sonra gelen hüküm, öncekini nesheder. O’na göre Şâfiîlerin bu konudaki 
zâhir olan hükmü şudur: Söz ancak sözle, fiil de ancak fiille neshedilebilir. 
Bazı Şâfiîler, söz ve fiilden birinin diğerini neshedebileceğini ifade etmiş-
lerdir. Çünkü alınan hüküm, bizatihi sünnettir. Bu konuyla ilgili olarak şu 
örnekleri verebiliriz: Hz. Peygamber, hırsız hakkında şöyle buyurmuştur: 

84	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 443-444.
85	 Buhârî, “Mevâkîtü’s-salât”, 30, 31.
86	 Tirmizî, “Mevâkıt”, 1; “Taharet”, 59.
87	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 444.
88	 Müslim, “Sıyâm”, 55-58.
89	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 444.

Ahmet Başaran Manav



107
)

“Beşinci defa işlerse onu öldürün.”90 Daha sonra ona beşinci kez hırsızlık 
yapan biri getirildiğinde ise, onu öldürmemiştir.91 Bu durum, beşinci kez 
hırsızlık yapan kimseyi öldürme yasağının kaldırıldığı anlamına gelir. Bu 
konuyla ilgili başka bir örnek daha verebiliriz. Hz. Peygamber şöyle bu-
yurmuştur: “Zina eden evli erkek ve kadına yüz değnek ve recm vardır.”92  
Hz. Peygamber, daha sonra Mâiz b. Mâlik’i ve Cüheyneli kadını recmetmiş 
ancak, onlara yüz değnek vurmamıştır.93 Bu durum celdenin (zina eden 
erkek ve kadına yüz değnek vurma) neshine delalet eder. Konuyla ilgili 
başka bir örnek de Hz. Peygamber’in imam hakkındaki şu sözüdür: “İmam 
namazı oturarak kıldırırsa, herkes oturarak kılsın.”94 Sonra ashabına otu-
rarak namaz kıldırdı. Ancak ashabı, onun arkasından ayakta kıldı.95 Bu 
hadîs, cemaatin namazı oturarak kılması hükmünün mensuh olduğunu 
gösterir. Sözün fiili neshettiğini savunanlara göre ise, Hz. Peygamber’in 
zaman olarak daha sonra yaptığı fiiller, daha önce söylediği sözleri nes-
heder.96 Yani hadîs fiil olduğu için değil, zaman bakımından daha sonra 
olduğu için sözü nesheder.

Mâverdî, Şâfiî mezhebine göre sözün, fiili neshedemeyeceğini be-
lirtir. Hz. Peygamber’in fiillerinin sözlerine muhalif olması durumunda, 
hadîsin fiilden önce söylendiği sonucuna varılır. Buna göre Hz. Peygamber 
ilk olarak sözünü, başka bir sözle nesh etti; fiil daha sonra vârit oldu. İn-
sanlar artık nesh ortaya çıktığından dolayı, Hz. Peygamber’in nesh eden 
sözünü değil; sadece fiilini naklettiler.97 Burada nesh eden sözle fiil aynı 
anlama gelmektedir.

Mâverdî burada farklı bir görüş ortaya atar. O’na göre hükümlerden 
hangisinin önce, hangisinin sonra olduğu bilinmiyorsa; sahabenin ame-
line göre birisi tercih edilir. Sahabenin iki hükümden birini yapması, di-

90	 Ebû Davud, “Hudûd”, 21; Nesâî, “Kat‘u’s-sârik”, 15.
91	 Nesâî, “Kat‘u’s-sârik”, 15.
92	 Müslim “Hudûd”, 7; İbn Mâce, “Hudûd”, 7; Ahmed b. Hanbel, Müsned, 3: 476. Sebil 

hadîsi olarak da bilinen bu hadîs ve recm tartışmaları için bk. Yusuf Ziya Keskin, Recm 
Cezası (İstanbul: Beyan Yayınları, 2001), 121-131.

93	 Müslim, “Hudûd”, 22-24; İbn Mâce, “Diyât”, 36.
94	 Buhârî, “Ezan”, 10; Müslim, “Salât”, 4.
95	 Buhârî, “Ezan”, 10; Müslim, “Salât”, 4.
96	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 445-446.
97	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 446-447.

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



108
)

ğerinin nesh edildiği sonucunu doğurur. Amelle ilgili bir açıklama yoksa 
-hükümlerden ikisinden birinin sübutuna dair bir delil gelene kadar- bek-
lemek gerekir.98

3.5.2.3. Sünnetin İcmayla Birlikte Olması

Mâverdî’ye göre sünnetin icmayla birlikte olması üç türlüdür:99

Birincisi, icmanın sünnete uygun olmasıdır. Mâverdî burada, Hz. 
Peygamber’in  “Kâtile miras yoktur.”100, “Vârise vasiyet yoktur.”101 ve bir 
kadınla halasının ve teyzesinin nikâhının birleştirmesini yasaklayan ha-
dîslerini102 örnek vermektedir. Mâverdî’ye göre âlimler, bu tür sünnetle 
amelin gerekliliği hususunda icma etmişlerdir. Bunun sonucu olarak hü-
küm, sünnet ve icmayla sabit olur. Mâverdî’ye göre bu tür haberler, -her 
ne kadar mütevâtir olmasalar da- mütevâtir hükmündedirler.103

İkincisi, icmanın, sünnetin hilâfına gerçekleşmesi durumudur. İc-
manın sünnete muhalif olması, sünnetin mensuh olduğuna veya naklinin 
sahih olmadığına delalet eder. Bu durumda sünnet terk edilir ve icmayla 
amel edilir.104

Üçüncüsü, sahabenin bir bölümünün sünnetle amelde ihtilâf etme-
si durumudur. Sahabenin bir bölümü amel etmeyi terketse bile, sünnetle 
amel etmek vâciptir. Çünkü terk edenin durumu, mezkûr sünnetle amel 
etmeye engel değildir.105

Mâverdî’nin tespitine göre Şâfiîler, hadîsi bizzat Hz. Peygamber’den 
işiten sahabî olmadığında, diğer sahabîlerin rivâyet ettiği hadîsle amel 
edilip edilmeyeceği görüşünde ihtilâf etmişlerdir. Buna göre, râvinin ha-
dîsi Hz. Peygamber’den işitip işitmediğinin sorulması gerektiğiyle ilgili 
olarak iki görüş ortaya atılmıştır:

98	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 447. Hz. Peygamber in söz ve fiillerinin birbirleriyle ilişkisi 
için bk. Muhammed Ârûsî, Ef‘alü’r-Resûl (Cidde: Dârü’l-Müctema’, 1984), 247-268.

99	 Mâverdî, Edebü’1-kâdî, 1: 447.
100	Ebû Davud, “Diyât”, 18; Tirmizî, “Ferâiz”, 17.
101	Nesâî, “Vesâyâ”, 5; İbn Mâce, “Vesâyâ”, 6.
102	Buhârî, “Nikâh”, 27; Müslim, “Nikâh”, 37-39; Ebû Davud, “Nikâh”, 12.
103	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 447-448.
104	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 448.
105	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 448.

Ahmet Başaran Manav



109
)

Birinci görüşe göre, hadîsle amelin gerekli olması için ona hadîsi 
Hz. Peygamber’den bizzat işitip işitmediğinin sorulması gerekir. 

İkinci görüşe göre ise, sormak gerekmez ve onunla amel etmek câiz 
olur. Mâverdî’ye göre râvinin hadîsi işitip işitmediğini sormak gerekli ol-
saydı, gâib olan râvinin hadîsi işitmesi için hicret etmesi gerekirdi.

Mâverdî bütün bu görüşleri serdettikten sonra, kendi görüşünü 
“Bana göre en doğru olan şudur.” sözüyle ortaya koyar. O’na göre, soru 
sormanın zorunluluğu ihtilâflıdır. Eğer sünnet, azimete dair hüküm içe-
riyorsa; sahabeye hadîsi işitip işitmediğinin sorulması gerekmez. Hüküm 
eğer ruhsata dair bir kuralsa; râvinin, sahabîye hadîsi işitip işitmediğini 
sorması gerekir. Çünkü azimet bağlayıcı, ruhsat ise sorumluluğu düşürü-
cüdür.106 Yani amel etmede kolaylaştırıcıdır.

4. Edebü’l-Kâdî’de Haber

Mâverdî, eserinin ilgili kısmında haberin tanımına değinmediğin-
den biz de Mâverdî’nin görüşleri doğrultusunda haberin çeşitlerini açık-
layacağız. 

4.1. Haber ve Çeşitleri

Mâverdî sünnetin delil oluşunu inceledikten sonra, haber çeşitleri-
ne geçer ve haberi müstefîz, mütevâtir ve âhad olmak üzere üçe ayırır.107

Üçlü tanım ve tasnife geçmeden önce, şu tespiti yapmamız yerinde 
olur. Geleneksel tasnifte özellikle hadîsçilerin haberi (hadîs), mütevâtir ve 
âhad olmak üzere esasen ikiye ayırdıkları görülür. Müstefîz veya meşhur 
hadîsler ise, âhad hadîs içinde değerlendirilir. Hadîslerin kuvvet derece-
leri ise, sırasıyla mütevâtir, meşhur/müstefîz ve âhad haberdir.108 Ancak, 
-birazdan da görüleceği üzere- Mâverdî’nin eserinde farklı bir tasnif ve sı-
ralama sözkonusudur. Mâverdî haberi ikiye değil, üçe ayırmakta; müstefîz 
haberi de en kuvvetli haber olarak vermektedir.109 Bu taksimde, eserin 

106	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 448.
107	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, I, 371.
108	Zeynüddin Ahmed b. Ahmed b. Abdüllâtif Zebîdî, “Mukaddime”, Sahîh-i Buhârî Muh-

tasarı, Tecrîd-i Sarîh Tercemesi, trc. Bâbânzâde Ahmet Naim (Ankara: Diyanet İşleri 
Başkanlığı Yayınları, 1982), 1: 101; İsmâil Lütfi Çakan, Hadîs Usûlü (İstanbul: İFAV 
Yayınları, 1999), 108.

109	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 371.

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



110
)

yargılama usûlüne ait olduğu muhakkak göz önünde bulundurulmalıdır. 
Dolayısıyla Mâverdî, müstefîz haberle aynı zamanda günlük hayatta meş-
hur olmuş haberleri de kastetmektedir. Şimdi, konuyla ilgili açıklamalara 
geçebiliriz.

4.1.1. Müstefîz Haber

Mâverdî’ye göre müstefîz haber, iyiden ve kötüden yayılarak ortaya 
çıkar. Âlim ve câhil kimse o haberi tahkik eder ve haberi getiren (muhbir) 
hakkında ihtilâf etmezler. Haberi işiten kimse o haberle ilgili bir şüphe 
taşımaz. Müstefîz haberin başlangıçtaki yayılması, sonundaki yayılması 
gibidir. Mütevâtir haberde olduğu gibi başlangıçta tek olup, sonradan çok 
kişinin rivâyeti değildir. Müstefîz haber, her iki durumda da bir toplulu-
ğun rivâyetidir. Bunun için, durum bakımından haberlerin en güçlüsü, hü-
küm bakımından en sağlamıdır.110

4.1.2. Mütevâtir Haber

Mâverdî’nin, mütevâtir haber tanımı şöyledir: Mütevâtir haber, 
başlangıçta tek kişiden tek kişiye nakledilen, sonunda sayıları yalanda 
ve hatada birleşmeleri mümkün olmayan bir topluluğa ulaşan haberdir. 
Bu topluluğun haberlerinden şek ve şüphe duyulmaz. Mütevâtir haberin 
başlangıcı âhaddır, yani başlangıcı itibariyle o âhad haberdendir; sonu ba-
kımından mütevâtir seviyesine ulaşır. Mütevâtir haber böylece, müstefîz 
habere başlangıçta muhalif olup, sonunda muvâfık olur.111 Mâverdî, bu iki 
haber türünü açıkladıktan sonra bunların farklı ve ortak yönlerini mad-
deler halinde sıralar. Buna göre bu iki haberin farklı yönleri şunlardır:

1. Sayı bakımından başlangıçta muhâlif, sonunda ise muvâfıktırlar.

2. Müstefîz haberde râvinin adaleti aranmaz (râvinin adaletine ihti-
yaç duyulmaz). Mütevâtir haberde ise, râvînin adaleti gözetilir.

3. Müstefîz haber, rivâyet kastı olmadan -kendiliğinden- yayılır. Mü-
tevâtir haber ise, rivâyet kastıyla yayılır.112

Müstefîz ve mütevâtirin ortak yönü ise şudur:

110	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 371.
111	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 371.
112	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 372.

Ahmet Başaran Manav



111
)

Her iki haber, şüpheyi giderme ve kendisiyle ilmin gerçekleşmesi 
bakımından eşittirler. Her iki haberde de, şüphenin giderilmesi ve uydur-
maya mani olma hususlarında sayı sınırı yoktur. Haber vereni nefyetme 
şartı, yalan üzere birleşmelerinin mümkün olmaması, yanılma ve hatada 
birleşmelerinin men edilmesidir ki, şüphe ortadan kalksın ve yakîn elde 
edilsin. Bu durum asırdan asıra bugüne kadar böyle devam eder. Sünnetle 
ilgili haberlerden müstefîz olanın örneği namazdaki rekâtların sayısı, mü-
tevâtir olanın örneği ise zekâtların nisabıdır.113

Mâverdî bundan sonra, haberleri tasnifiyle ilgili vârid olabilecek iti-
razları dillendirir ve onlara cevap verir. O’nun konuyla ilgili söylediklerini 
kendi ifadesinden aktaralım:

“Hristiyanlarda Mesih’in ölümü şuyu bulmuştur (istifâza)” denirse, 
“Allah, onların yalanını haber vermiştir” deriz. “Mesih’in ölüm haberi dört 
kişiden nakledilmiştir. Matta, Markus, Luka ve Yuhanna. Onlar Mesih’in 
ölümüne şâhit olduklarını söylemişlerdir. Dolayısıyla haber, müstefîz ol-
muştur” denirse, şöyle cevap veririz: Onların adedi (dört) yalan üzere 
birleşmeleri mümkün olan bir sayıdır. Onların haberi sonradan yayıldı 
(istifâza haber oldu). Haberin aslı âhaddır, yayıldıktan sonra müstefîz ol-
muştur.”114

4.1.3. Âhad Haberin Bölümleri

Mâverdî, âhad haberi şu şekilde tarif etmiştir: Âhad haber, tek ki-
şinin veya yalan, yanılma ve hatada birleşmeleri mümkün olan az sayıda 
kişinin haberidir.115

Mâverdî’nin âhad haberin bölümleriyle ilgili açıklamalarına geç-
meden önce, onun bu konuyla ilgili farklı bir tutumundan söz etmemiz 
gerekmektedir. Hadîsçiler, âhad haberi hükme delâleti bakımından sahih, 
hasen ve zayıf olmak üzere üçe;116 râvî sayısı açısından ise, garib, aziz ve 
meşhur diye yine üçe ayırmaktadırlar.117 Mâverdî ise farklı bir tasnife gi-
derek, âhad haberi muhtevası yönünden bölümlere ayırmaktadır. O’na 

113	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 372.
114	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 373-374.
115	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 374.
116	Çakan, Hadîs Usûlü, 108.
117	Subhi es-Sâlih, Ulûmu’l-Hadîs ve mustalâhuhu (Beyrut: 1996), 151-152.

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



112
)

göre âhad haber muamelât, şahitlik, ahkâm ve ibadet haberleri olmak 
üzere üçe ayrılır.118 Bu farklı tasnifin sebebi muhtemelen, eserin yargıla-
ma usulüne dair olmasıdır. Mâverdî bundan dolayı, âhad haber içinde bir 
kadının karşılaşabileceği bütün haber çeşitlerine yer verdiğini tahmin et-
mekteyiz. Şimdi, âhad haberin bölümlerine geçebiliriz.

4.1.3.1. Muamelât Haberleri

Bu tür haberlerde haber verenin adaleti gözetilmez, ancak nefsin 
haberden tatmin olması gözetilir. Bu tür haberler müslüman-kâfir, kü-
çük-büyük fark etmez, herkesten kabul edilir. Bu kimselerden herhangi 
biri “Bu sana filânın hediyesidir.” dediğinde bu sözle amel edilir.119 Burada 
dikkat edilirse, Mâverdî’nin muamelât haberlerinden kastı, sadece sün-
nette geçen muamelat haberleri değil; aynı zamanda günlük hayatta in-
sanların kullandıkları haberlerdir.

4.1.3.2. Şâhitlik Haberleri

Mâverdî, şâhitlikle ilgili haberlerde, dinin ortaya koyduğu ve üze-
rinde icma edilen iki şarta itibar edildiğini söyler:

Birincisi, adalet şartıdır. Bu sorumluluğun sahibi kimseler ehl-i 
sıyânedir. Şâhitlik haberleriyle ilgili olarak, sıdk ve sıyâne ehli oldukları 
için onların adaletine itibar etmek gerekir.

İkincisi, sayı şartıdır. Bu noktada dinin ortaya koyduğu şeye itibar 
edilir. Bu sayının en çoğu zinada olduğu gibi dört, en azı ise mallar husu-
sunda ikidir. Böylece, -her ne kadar muamelât ve şahitlikle ilgili haberler 
ahâd olsa da- bu iki açıdan (adalet ve sayı) şâhitlik haberleri,  muamelât 
haberlerinden daha ağır şartları ihtiva etmektedir.120

4.1.3.3. Ahkâm ve İbadet Haberleri

Mâverdî’ye göre, ahkâm ve ibadetle ilgili haberlerde âhad haberin 
kabul edilip edilmeyeceği ihtilâflı bir konudur. O’nun aktardığına göre 
Ebû Bekr Abdurrahmân b. Keysân el-Esamm (v. 200/816) ve İbn Uley-
ye’den (v. 193/809) oluşan bir grup, ahkâm ve ibadetle ilgili konularda 

118	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 374.
119	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 375.
120	 Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 375-376.

Ahmet Başaran Manav



113
)

haber-i vâhidi delil olarak kabul etmemişlerdir. Onlar, ilim gerektirmediği 
düşüncesiyle âhad haberi bırakıp diğer delillere yönelmişlerdir. Bu gruba 
göre haber-i vâhid eğer ilim gerektirseydi, diğer âlimler de onunla amelin 
gerekli olduğunu söylerdi.121

Mâverdî, cumhur fukahanın -az önce söylediğimiz şartların gerçek-
leşmesi durumunda- ahkâm ve ibadetle ilgili meselelerde haber-i vâhi-
din delil olduğunu ve onunla amelin gerekliliğini kabul ettiklerini söyler. 
“Onların her kesiminden bir grup da, din konusunda köklü ve derin bilgi 
sahibi olmak (tafakkuh) ve döndüklerinde kavimlerini uyarmak için geri 
kalsa ya!”122 âyetini bu görüşünü desteklemek için nakleder. Mâverdî’ye 
göre, tek kalan âhad haberle amel etmek gerekli olmasaydı; yukarıda zik-
rettiğimiz âyet, tevâtür ve istifâza yoluyla gelen bilgiyle hüküm vermeyi 
emrederdi.123

Mâverdî, âhad haberin hüccet olmasıyla ilgili olarak Hz. Peygam-
ber’in Muaz b. Cebel’i Yemen’e göndermesini ve oradaki faaliyetlerini de-
lil olarak zikretmiştir. Konuyla ilgili olarak Mâverdî’nin açıklamaları şöy-
ledir:

“Resûlullah, Muaz b. Cebel’i Yemen’e gönderdi. O da Yemen halkına sünnet-
leri, ibadet bilgilerini ve nisap miktarlarını öğretti. Muaz (r.a.), Yemen hal-
kına hükümleri açıkladı, onlar da onun haberiyle bu hükümlere uydular. 
Yemen halkı, Muaz’ın verdiği hükümlerini desteklemek için Resûlullah’tan 
başka birini istemediler. Bundan dolayı, âhad haberin o insanlara ulaştırıl-
masıyla Resûlullah’tan tebliğ farziyeti düşmüştür ve âhad haberin kabulü 
gerekli olmuştur. Eğer bu tür haberlerde tevâtür sayısı gerekli olsaydı; Ye-
men halkı, tevâtüre ulaşacak sayıyı Hz. Peygamber’den talep ederdi. Fetva 
soranın, müftünün fetvasıyla amel etmesi caiz olduğuna göre; kendisine 
haber ulaşan kimsenin de haberi getirenin rivâyetine göre amel etmesi 
caizdir. Çünkü o ikisi (fetva ve rivâyet), din ahkâmında eşittir.”124

121	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 376-377.
122	Âyetin tam metni şöyledir: (Ne var ki) Mü’minlerin hepsi toptan seferber olacak de-

ğillerdir. Öyleyse, onların her kesiminden bir grup da din konusunda köklü ve derin 
bilgi sahibi olmak ve döndükleri zaman kavimlerini uyarmak için geri kalsa ya! Umu-
lur ki, sakınırlar. (et-Tevbe 9/122).

123	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 377.
124	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 377-378.

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



114
)

4.2. Âhad Haberde Sayı

Mâverdî, âhad haberin bölümlerini ele aldıktan sonra, onunla ilgili 
olarak sayı meselesini ve râvi sayısına göre habere itibar edilip edilmeye-
ceğiyle ilgili görüşlerini ortaya koymuştur.

Mâverdî’ye göre âhad haberi hüccet kabul edenler, râvî sayısında 
ihtilâfa düşmüşlerdir. Irak ehlinin125 bir kısmı âhad haberi ancak, -şâhit-
liğin en azında olduğu gibi- iki kişinin iki kişiye, böylece Hz. Peygamber’e 
ulaşması şartıyla kabul etmişlerdir. Âhad haberi hüccet kabul eden diğer 
âlimler ise, -şâhitlikle ilgili en fazlasında olduğu gibi- dört kişinin dört ki-
şiye rivâyetini kabul etmişlerdir.126

Mâverdî, Şâfiî’nin ve cumhur fukahanın, haber-i vâhidde râvî sayı-
sına itibar etmediklerini söyler. Onlara göre, haber-i vâhidle amelin va-
cip olması bakımından tek kişinin haberiyle cemaatin haberi aynıdır. Hz. 
Ebûbekir, ninenin mirası ve Mecûsîler’den cizye alınması hususlarında; 
Hz. Ömer de ceninin diyeti konusunda âhad haberle amel etmişlerdir. Hiç 
kimse, Hz. Ebûbekir ve Hz. Ömer’i, haberlerinin yayılması ve meşhur ol-
ması gerektiğini gerekçe göstererek inkâr etmemiştir. Çünkü ihtiva etti-
ği ihtimalden dolayı, iki veya dört kişiden haber almak ve kabul etmek 
caiz olduğu gibi, tek kişiden haber almak da caizdir. Şâhitlik yoluyla gelen 
muamelât haberlerini kabul etmek, yine aynı yolla gelen ahkâm haber-
lerini kabul etmekten daha evladır. Çünkü ahkâm haberleri, şâhitlik ve 
muamelât haberleri arasında bir noktadır. Bundan dolayı, her iki haber de 
âhad kabul edildiğine göre, ahkâm haberleri de âhad haber olarak kabul 
edilir.127

4.3. Haber-i Vâhidin Başka Bir Delille Çatışması

Mâverdî’ye göre, tek kişinin ve topluluğun haberini kabul etmek ge-
rekir ve akıl o haberi reddetmediği müddetçe, kapsamıyla beraber o ha-
berle amel etmek vaciptir. Mâverdî bundan sonra, konuyla ilgili görüşleri 
ele alıp değerlendirmiştir.

O’na göre Ebû Hanîfe, asıllarla çatıştığında âhad haberle amel et-

125	Ehl-i re’y tabiri için bk. M. Esad Kılıçer, “Ehl-i Re’y”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstan-
bul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1994), 10: 520.

126	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 378.
127	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 378-380.

Ahmet Başaran Manav



115
)

mekten sakınmıştır.128 Ebû Hanîfe bu sebeple, musarrât129 hadîsiyle130 
amel etmemiştir. İmam Mâlik ise, Medine halkının ameliyle çatıştığında 
haber-i vâhidle amel etmemiştir. Bu yüzden, bizzat kendisi rivâyet ettiği 
halde; alışverişte meclis muhayyerliğiyle131 ilgili hadîsle132 de amel etme-
miştir.133

Mâverdî’ye göre her iki görüş de fâsiddir. Çünkü haber-i vâhid, baş-
ka herhangi bir asılla reddi caiz olmayan önemli bir asıldır. Mâverdî, İmam 
Mâlik’in görüşüne ise şöyle bir itirazda bulunmuştur: Haber-i vâhid, Ehl-i 
Medine için de bir hüccettir. Bundan dolayı, Medine halkının ameliyle ha-
ber-i vâhidin reddedilmesi caiz değildir. Ancak haber-i vâhidle amel vâcip 
olsa bile,  bu -müstefîz ve mütevâtir haberin aksine- bâtın ilim gerektir-
mez.134 Yani haber-i vâhid, zâhir ilim gerektirir.

Mâverdî, Şâfiîler’in haber-i vâhidin zâhir ilim gerektirip gerektir-
mediği hususunda ihtilâf ettiklerini ve iki görüş ortaya attıklarını söyler:

Birinci görüşe göre, haber-i vâhid ilim gerektirmez. Çünkü ilmin zâ-
hiri, bâtının neticelerindendir. İkisi birbirinden ayrılmaz.

İkinci görüşe göre ise, haber-i vâhid ilim gerektirir. Çünkü nefsin o 
haberden itminan bulması, onun vacip olduğunu gösterir. Nefis o haber-
den itminan bulmazsa, o haber sadece zannî bilgi olur.135

128	Hanefî usûlcülerinin birtakım asıllara aykırı olduğu için terk edildiğini belirttikleri 
haber-i vâhid konusu aslında hadîs tenkidinden başka bir şey değildir. Nitekim ko-
nuyla alakalı olarak gösterilen rivâyetler bir ayete, bir hadîse, bir kıyasa, bir masla-
hata yahut bir örfe aykırı olduğu için terk edilen haberlerdir. Bk. Ünal, Ebû Hanîfe’nin 
Hadîs Anlayışı, 150.

129	Musarrât: Alıcıyı aldatmak amacıyla satışa çıkarılmadan önce bir müddet sütü sağıl-
mayan hayvan demektir. Bk. Şükrü Özen, “Musarrât”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İs-
tanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2006), 31: 240-241.

130	Buhârî, “Buyû‘”, 65; Müslim, “Buyû‘”, 11; Ebû Davud, “Buyû‘”, 46.
131	Meclis muhayyerliği: Akdin taraflarından her birinin, sözleşme tamamlandıktan son-

ra akit meclisi (sözleşme görüşmelerini sağlayan beraberlik) sona ermedikçe, söz-
leşmeyi tek taraflı olarak feshetme hakkına sahip olması demektir. Bk. Zekiyyüddîn 
Şa‘bân, Uṣûli’l-fıḳhi’l-İslâmî (y.y., el-Mektebetü’l-Hanefiyye, ts.), 74. 

132	Buhârî, “Buyû‘”, 42-47; İbn Mâce, “Ticarât”, 17.
133	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 380.
134	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 381.
135	Mâverdî, Edebü’l-ḳāḍî, 1: 381.

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



116
)

Sonuç

Bu çalışmamızda Edebü’l-ḳāḍî adlı eseri çerçevesinde Mâverdî’nin 
sünnet anlayışını ele aldık. 

Mâverdî sünnetin şer‘î asılların ikincisi olduğu beyan etmiş, bunu 
delillendirme sadedinde ilgili âyetlere sıkça atıfta bulunmuştur. Sünnet 
ikinci kaynak olduğundan dolayı Allah Tealâ, mücmel ve müteşâbihteki 
gizliliği, hükümleri ve maslahatları beyan etmeyi Hz. Peygamber’e bırak-
mıştır.

Mâverdî, Şâfiî olmasına, imamının ve mezhebinin görüşlerini savun-
masına rağmen; zaman zaman mezhebin dışında kendine has görüşler de 
serdetmiştir. Mâverdî’nin sünnetle ilgili özgün görüşlerini vurgulamanın 
faydalı olduğunu düşünmekteyiz. Mâverdî, klasik usûl kitaplarındaki sün-
neti yapı yönünden Hz. Peygamber’in sözleri, fiilleri ve takrirleri şeklinde 
üçe ayıran tasniften bahsetmez. O, bu üç unsura sünnetin kaynakları ola-
rak değinir. Mâverdî, sünneti farklı bir şekilde tasnif etmiştir. O’na göre 
sünnet, sünnetin kendisinden alındığı şey (sünnetin kaynakları), sünne-
tin beyan olması ve sünnetle amelin zorunlu olduğu haller şeklinde üçe 
ayrılmaktadır.

Mâverdî, eserinde farklı bir sistem takip etmiştir. Bu cümleden ola-
rak, Edebü’l-ḳāḍî’de diğer eserlerde göremeyeceğimiz türden ve oldukça 
fazla başlıklandırma göze çarpmaktadır. Mesela Mâverdî, sünnetin kay-
naklarını Hz. Peygamber’in sözleri, fiilleri ve takrirleri olarak üçe ayır-
mıştır. Hz. Peygamber’in fiillerini ise, dinle alakalı olan (diyanât) ve dinle 
alakalı olmayan fiilleri olmak üzere ikiye; Hz. Peygamber’in dinle ilgili fi-
illerini de, Hz. Peygamber’in kendi fiiline uymayı emrettiği fiiller, Hz. Pey-
gamber’in kendisine uymayı nehyettiği fiiller ve Hz. Peygamber’in emir 
veya nehiyden mücerret olan fiilleri olmak üzere üçe ayırmaktadır.

Mâverdî’nin özgünlüğüyle ilgili diğer bir husus da şudur: Gelenek-
sel sınıflandırmada hadîsçiler, hadîsi mütevâtir ve âhad olmak üzere esa-
sen ikiye ayırmışlar, müstefîz haberi de âhad içinde değerlendirmişlerdir. 
Buna karşın Mâverdî, haberi müstefîz, mütevâtir ve âhad olmak üzere üçe 
ayırmıştır. O’na göre hadîslerin kuvvet dereceleri ise sırasıyla müstefîz, 
mütevâtir ve âhad haberdir. Mâverdî, âhad haberle ilgili farklı bir izah ge-
tirmiştir. Hadîsçiler, âhad haberi râvî sayısı açısından sahih, hasen ve zayıf 
olmak üzere üçe; hükme delâleti bakımından ise garib, aziz ve meşhur 

Ahmet Başaran Manav



117
)

diye yine üçe ayırmışlardır. Buna karşın Mâverdî, âhad haberi muhtevası 
yönünden muamelât, şâhitlik, ahkâm ve ibadet haberleri olmak üzere üçe 
ayırmıştır. Mâverdî’nin muamelât haberlerinden kastı sadece sünnette 
geçen muamelat haberleri değil, aynı zamanda günlük hayatta insanların 
kullandıkları ve bu yönüyle hukuka konu olan haberlerdir.

Mâverdî’ye göre biri kitaptan, diğeri sünnetten olmak üzere iki 
farklı hüküm aynı anda bulunup da ikisinden birinin diğerine tercih edi-
lememesi durumunda, Şâfiîler’de üç farklı görüş belirtilmiştir: İlk görüşe 
göre sünnet için asıl olduğundan, Allah’ın kitabındaki hüküm kabul edilir. 
İkinci görüş, beyanın Hz. Peygamber’e has olmasından dolayı, sünnetin 
hükmünün kabul edilmesi gerektiğidir. Üçüncü görüşe göre ise, her iki hü-
kümden birisinin sabit olduğuna dair bir hüküm gelene kadar beklemek 
gerekir. Mâverdî bu üç görüşü ifade ettikten sonra, farklı bir görüş ortaya 
atar. Ona göre yapılması gereken şey, sünnetin hükmüne bakmaktır. Eğer 
sünnetin hükmü tahsis gerektiriyorsa, sünnetle amel edilir. Çünkü kita-
bın genel hükmü, sünnetle tahsis edilebilir. Neshin varlığı durumunda ise, 
sünnet terk edilip kitapla amel edilir. Çünkü kitap, sünnetle neshedilmez.

Mâverdî, Şâfiî mezhebine göre sözün, fiili neshedemeyeceğini; Hz. 
Peygamber’in sözlerinin fiillerine muhalif olması durumunda, hadîsin fiil-
den önce söylendiğinin kabul edildiğini belirtir. Buna göre Hz. Peygamber 
ilk olarak sözünü, başka bir sözle neshetmiş; fiil daha sonra vârit olmuş-
tur. Nesh ortaya çıktığından dolayı da, Hz. Peygamber’in sözü değil; fiili 
nakledilmiştir. Ancak Mâverdî burada mezhebinden farklı bir görüş or-
taya atmıştır. Ona göre hükümlerden hangisinin önce, hangisinin sonra 
olduğu bilinmiyorsa; sahabenin ameline göre tercihte bulunmak gerekir. 
Sahabenin iki hükümden birini yapması bizi, diğerinin neshedildiği sonu-
cuna götürür. Amelle ilgili herhangi bir açıklama yoksa beklemek gerekir. 

Haber-i vâhidin başka bir delille çatışması durumunda Mâverdî’ye 
göre, tek kişinin ve topluluğun haberinin kabul etmek gerekir. Akıl o ha-
beri reddetmediği müddetçe, kapsamıyla beraber o haberle amel etmek 
vaciptir.

Mâverdî ayrıca âhad haber ve onunla amelin gerekip gerekmediği 
üzerinde durmuştur. O’na göre Ebû Hanîfe, asıllarla çatıştığında -musar-
rât hadîsinde olduğu gibi- âhad haberle amel etmemiştir. İmam Mâlik ise, 
Medine halkının ameliyle çatıştığı durumlarda haber-i vâhidle ameli red-
detmiştir. Bu yüzden bizzat kendisi rivâyet ettiği halde, alışverişte meclis 

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



118
)

muhayyerliğiyle ilgili hadîsle amel etmemiştir. Mâverdî her iki görüşle de 
ilgili değerlendirmelerde bulunur ve her ikisinin de geçersiz olduğunu 
söyler. Bunun sebebi, haber-i vâhidin başka herhangi bir asılla reddi caiz 
olmayan önemli bir asıl olmasıdır. Mâverdî, İmam Mâlik’in görüşüne de şu 
şekilde bir itiraz yöneltir: Haber-i vâhid, Ehl-i Medine için de bir hüccet 
olduğundan dolayı, Medine halkının ameliyle haber-i vâhidin reddedil-
mesi caiz değildir.

Kaynakça

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillah Ahmed b. Muhammed. el-Müsned. 
İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992.

Aktan, Hamza. “Âkıle”. Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 2: 248-249. An-
kara: TDV Yayınları, 1989.

Apaydın, H. Yunus. “Kıyas” (Fıkıh). Diyanet İslâm Ansiklopedisi, 25: 
529-539. Ankara: TDV Yayınları, 1989.

Ârûsî, Muhammed. Ef‘alü’r-Resûl. Cidde: 1984. 

Âsım Efendi. Kâmus Tercümesi. İstanbul: 1887.

Bâbânzâde Ahmet Naim. “Mukaddime”. Zeynüddin Ahmed b. Ah-
med b. Abdüllâtif Zebîdî, Sahîh-i Buhârî Muhtasarı, Tecrîd-i Sarîh Terce-
mesi. trc. Bâbânzâde Ahmet Naim, Ankara: DİB Yayınları, 1982.

el-Bağdadî, Bâbanzâde İsmâil Paşa. Hediyyetü’l-ârifîn esmâü’l-müel-
lifîn ve asâru’l-musannifîn. Beyrut: 1992.

Bilmen, Ömer Nasuhi. Hukuk-i İslâmiyye ve Istılahât-ı Fıkhıyye Kâ-
musu. İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1967.

Brockelmann, Carl. “Mâverdî”. İslâm Ansiklopedisi. 5: 409-410. İs-
tanbul: MEB Yayınları, 1993. 

Brockelmann, Carl. Geschishte der Arabischen Literatur (GAL). Lei-
den: 1943. 

el-Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâil. el-Câmiu’s-Sahîh. İs-
tanbul: Çağrı Yayınları, 1992.

Çağrıcı, Mustafa. “Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn”. Diyanet İslam Ansiklo-
pedisi. 10: 406-408. Ankara: TDV Yayınları, 1989.

Ahmet Başaran Manav



119
)

Çakan, İsmâil Lütfi. Hadîs Usûlü. İstanbul: İFAV Yayınları, 1999.

ed-Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman. es-Sünen. 
İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992.

Ebû Davud, Süleyman b. Eş‘as, es-Sünen. İstanbul: Çağrı Yayınları, 
1992.

Ebû Zehra, Muhammed. Ebû Hanîfe. (Trc. Osman Keskioğlu), Anka-
ra: DİB Yayınları, 2002.

Elmalılı, Hamdi Yazır. Hak Dini Kur’an Dili. İstanbul: Yenda Yayınları, 
2001. 

Erdoğan, Mehmet. Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Rağ-
bet Yayınları, 1998. 

Erkal, Mehmet. “el-Ahkâmü’s-sultâniyye”. Diyanet İslâm Ansiklope-
disi, 1: 555-556. Ankara: TDV Yayınları, 1989.

Erturhan, Sabri. “Mâverdi ve ‘el-Hâvi’l-kebîr’ Adlı Eseri”. Cumhuri-
yet Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 3 (1999): 471-490.

Hamîdullah, Muhammed. İslâm Peygamberi. İstanbul: Ufuk Yayın-
ları, ts.

İbn Mâce, Ebû Abdullah el-Kazvinî, es-Sünen. İstanbul: Çağrı Yayın-
ları, 1992.

İbnü’l-Cevzî. el-Muntazam, fî târîhi’l-ümem ve’l-mülûk. nşr. Muham-
med-Mustafa Abdülkâdir Atâ, Beyrut: Dârü’l-kütübi›l-ilmiyye, 1993.

İbn Kesîr, İsmâil b. Ömer. el-Bidâye ve’n-nihâye. Beyrut: ts. 

Kallek, Cengiz. “Mâverdî”. Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 28: 180-185. 
Ankara: TDV Yayınları, 1989.

Kandemir, M. Yaşar. “Hatîb el-Bağdadî”. Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 
6: 452-460. Ankara: TDV Yayınları, 1989.

Karatay, Fehmi E. ve Reşer, Osman. Topkapı Sarayı Müzesi Kütüpha-
nesi Arapça Yazmalar Katalogu. İstanbul: Topkapı Sarayı Müzesi Yayınevi, 
1962, nr. 4319.

Kâtib Çelebi, Hacı Halife Mustafa b. Abdullah. Keşfü’ẓ-ẓunûn ʿan esâ-
mi’l-kütüb ve’l-fünûn. Beyrut: Darü’l-kütübi›l-ilmiyye, 1992.

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı



Kehhâle, Ömer Rıza. el-Mu‘cemu’l-müellifîn. Beyrut: Mektebe-
tü’l-mesnâ, 1993. 

Keskin, Yusuf Ziya. Recm Cezası. İstanbul: Beyan Yayınları, 2001.

Kılıçer, M. Esat. “Ashâbü’l-vücûh”. Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 3: 
472-472. Ankara: TDV Yayınları, 1989.

Kılıçer, M. Esat. “Ehl-i Re’y”. Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 10: 520-
524. Ankara: TDV Yayınları, 1989.

el-Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habîb el-Basrî. 
el-Aḥkâmü’s-sulṭâniyye: İslâm’da Hilâfet ve Devlet Hukuku. trc. Ali Şafak, 
İstanbul: Bedir Yayınları, 1994.

el-Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habîb el-Basrî. Ede-
bü’d-dünyâ ve’d-dîn. nşr. Mustafa es-Sekkâ-Muhammed Şerif Sükker, Bey-
rut: Dâru ihyâi’l-ulûm, 1988.

el-Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habîb el-Basrî. Ede-
bü’l-ḳāḍî. nşr. Muhyî Hilâl es-Serhân, Bağdad: Dâru ihyâi’t-türâsi’l-İs-
lâmî, 1971.

el-Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habîb el-Basrî. Ede-
bü’l-ḳāḍî. Süleymaniye Ktp. Katalogu (İstanbul) 29, nr. 381.

el-Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habîb el-Basrî. Siyaset 
Sanatı: Nasîhatü’l-mülûk. trc. Mustafa Sarıbıyık, İstanbul: Ark Kitapları, 
2000.

el-Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habîb el-Basrî. Tes-
hîlü’n-naẓar ve taʿcîlü’ẓ-ẓafer, nşr. Rıdvân es-Seyyid, Beyrut: Dârü’l-ulû-
mi’l-Arabiyye, 1987.

Mâlik b. Enes, ebû Abdillah. el-Muvatta’. İstanbul: Çağrı Yayınları, 
1982.

Müslim, İbn Haccâc Ebü’l-Hüseyn el-Kuşeyrî, en-Nîsâbûrî. el- Câ-
miu‘s-sahîh. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992.

en-Nesâî, Ebû Abdurrahman Ahmed b.Şuayb. es-Sünen. İstanbul: 
Çağrı Yayınları, 1992.

Öğüt, Salim. “Edebü’l-kâdî”. Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 10: 408-
410. Ankara: TDV Yayınları, 1989.

Ahmet Başaran Manav



121
)

Özen, şükrü. “Musarrât”. Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 31: 240-241. 
Ankara: TDV Yayınları, 1989.

Özen, Şükrü. “Müzenî”. Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 32: 246-250. 
Ankara: TDV Yayınları, 1989.

es-Sâlih, Subhi. Ulûmu’l-Hadîs ve Mustalâhuhu. Beyrut: 1996.

es-Serhân, Muhyî Hilâl. “Mukaddime”, Mâverdî, Edebü’1-kâdî. Bağ-
dad: Dâru ihyâi’t-türâsi’l-İslâmî, 1972.

Seyyid Kutub. Fîzılâli’l-Kur’an. İstanbul: Madve Yayınları, ts.

es-Sübkî, Tâceddin Abdülvehhâb b. Ali. Ṭabaḳātü’ş-Şâfiʿiyye-
ti’l-kübrâ. thk. Mustafa Abdulkâdir Ahmed Atâ, Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-il-
miyye, 2012. 

Sümertaş, Burhan, Mâverdî ve en-Nüket ve’l-‘uyûn Adlı Eseri. Yüksek 
Lisans Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi İzmir: 2002.

Şa‘bân, Zekiyyüddîn. Uṣûli’l-fıḳhi’l-İslâmî. y.y., el-Mektebetü’l-Hane-
fiyye: ts.

eş-Şâfiî, Muhammed b. İdrîs. er-Risâle (İslâm Hukukunun Kaynakla-
rı). Trc. Abdulkadir Şener-İbrâhim Çalışkan, Ankara: TDV Yayınları, 1997.

Şirvânîzâde, Mehmed Rüşdü Paşa. Düstûrü’l-vüzerâ Tercümesi. İs-
tanbul Üniversitesi Kütüphanesi, Türkçe Yazmalar, nr. 2690, 6929, 9610.

et-Taberânî, Süleyman b. Ahmed b. Eyyûb b. Mutayr eş-Şâmî el- 
Lahmî. el-Mu‘cemu’l-kebîr. nşr, Hamdî Abdülmecîd es-Selefî, Beyrut: Dâru 
ihyai’t-türâsi’l-Arabî, ts.

Taşköprizâde, Ahmed b. Mustafa. Miftâhu’s-sa‘âde ve Mısbâhu’s- 
Siyâde fî mevzuati’l-ulûm. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1985.

et-Tirmizî, Ebû İsa, es-Sünen. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992.

Ünal, İsmâil Hakkı. İmam Ebû Hanîfe’nin Hadîs Anlayışı ve Hanefî 
Mezhebinin Hadîs Metodu. Ankara: DİB Yayınları, 2001.

Ziriklî, Hayreddin. el-A‘lâm Kāmûsü’t-terâcim. Beyrut: Dârü’l-ilm 
li’l-melâyin, 1992.

Mâverdî’nin Edebü’l-Kâdî Adlı Eseri Çerçevesinde Sünnet Anlayışı


