
Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

265 

itobiad 

 

 

TÜRKİYE’DE GÜNDELİK HAYATIN TANZİMİNDE DİN VE SEKÜLERİZM 

Ensar Çetin* 

Öz 

 Geleneksel Türk toplumunda gündelik hayatın yaşandığı alan ev evin 

devamı mahiyetinde olan mahalledir ve buralarda yaşanan gündelik hayat, 

esas olarak din esasına göre şekillenmiştir. Dinin etkisiyle şekillenen 

geleneksel mahalle hayatı, insani ilişkilerin daha sıcak, yardımlaşmanın daha 

yoğun, dini hayatın daha etkin yaşanmasını kolaylaştırıcı bir ortamınım 

oluşmasını sağlamıştır. Dini açıdan homojen olan geleneksel Osmanlı 

mahallelerinde, yaşayan insanlar, kendi dininden olanların teşvik ve desteğini 

almış, bu da dini hayatın yaşanmasında kolaylık sağlamıştır. Ayrıca bu yapı, 

zengin ile fakirin; işveren ile işçinin; âlim ile cahil insanın aynı ortamda bir 

arada yaşamasını sağlamıştır. Sonuç olarak din esasına göre şekillenen 

geleneksel mahalle, kültür ve ekonomik açıdan birbirinden farklı seviye olan 

insanların birbirlerine destek olmalarına zemin hazırlamıştır.  

Bu çalışmada geleneksel Türk toplumundaki dinin etkisiyle şekillenen 

mahalle hayatının, insanlara, yardımlaşma, kültür aktarımı, dini yaşam gibi 

çok geniş bir yelpazede kolaylaştırıcı etkileri ile modernleşme veya 

modernleştirmeyle birlikte gelir seviyesi veya meslek gruplarına göre şekillenen 

mahallelerde yaşanan hayat karşılaştırmalı olarak ele alınmaktadır.    

Anahtar kelimeler; Geleneksel, Seküler, Osmanlı, Dini, Mahalle, 

Gündelik Hayat, Sosyal barış, Kriz 

ARRANGEMENT OF EVERYDAY LIFE IN THE TURKEY RELIGION AND 

SECULARISM 

Abstract 

Everyday life in traditional Turkish society is experiencing 

neighborhoods. Traditional Ottoman neighborhoods experienced in everyday 

life have been shaped on the basis of religion. The traditional neighborhood life 

shaped by the influence of religion, human relationships, hotter, more intense 

solidarity, religious life experienced more effectively to facilitate the formation 

of a media instead I have provided. Homogeneous in terms of religion in 

                                                           
*
 Yrd. Doç. Dr., Çankırı Karatekin Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Sosyoloji 

Bölümü. Toplumsal Yapı ve Değişim Anabilim Dalı Öğretim Üyesi. 

ensarcetin@yandex.com 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

266 

itobiad 

 

 

traditional Ottoman neighborhood, living people, their encouragement and 

support of those who have taken the religion, that religion provides ease in 

experiencing life. Furthermore, this structure, rich and poor, bosses and 

workers, scholars and ignorant people to live together in the same 

environment has provided. As a result, the traditional neighborhood formed on 

the basis of religion, culture and economic levels of people who are different 

from one another has prepared the ground to support one another. 

In this study, traditional in Turkish society, religion shaped by the 

influence of the neighborhood life, people, cooperation, cultural transmission, 

religious life as a wide range of facilitative effects of modernization or 

modernize along with the level of income or occupational groups formed 

according to the neighborhood experienced in life in comparison are 

discussed. 

Keywords; Traditional, Cecular, Ottoman, Religious, Neighborhood, 

Everyday Life, Social peace, Crisis 

Giriş 

Gündelik hayat, gün içinde gerçekleşen kalıplaşmış davranışların 

bütününü ifade eder. V. Pareto‟nun ifadesiyle, gündelik hayatımızı 

aslında “mantık dışı” davranışlar oluşturur ve bu tür davranışlar 

Pareto‟ya göre sosyolojinin ana konusunu oluşturur.  

 “Sorgulanmayan hayat yaşanmaya değer bir hayat değildir" der, 

Sokrates. Hayatın sorgulanması, hayatın kendisinin felsefi yaklaşımla 

sorgulanması olarak anlaşılacağı gibi gündelik hayat içinde tekrar edip 

duran davranış kalıplarının sosyolojik bir bakışla sorgulanması 

şeklinde de anlaşılabilir. Gündelik hayatın sorgulanması sıradanlaşmış, 

tekrar edip duran hayat kalıplarının dışına çıkmak için fırsat oluşturur.  

Gündelik hayatı anlamak hayatın tamamını anlamanın önemli bir 

adımıdır. İnsanların özel yaşamlarını ve zihniyet dünyalarını gözlemek 

mümkün olmadığı için onların zihniyet dünyalarını ancak gündelik 

hayat pratiklerini gözleyerek ve yorumlayarak anlayabiliriz. Geleneksel 

Türk toplumunda dinin toplum hayatındaki yeri ve önemini 

anlayabilmek için de gündelik hayata bakmamız gerekir. Çünkü 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

267 

itobiad 

 

 

gündelik hayat bireylerin rutinleşmiş, bir anlamda “mantık dışı” 

davranışlarının sergilendiği alandır. Rutinleşmiş, yani insanların her 

defasında zihinsel bir faaliyette bulunmadan gerçekleştirdiği bu 

davranışlar toplumların duygu dünyalarını daha net yansıtırlar.  

Geleneksel Türk toplumunda gündelik hayatın yaşandığı alan 

olan mahalleler genelde herhangi bir yasal zorlama olmamasına karşın 

din temelinde şekillenmiştir. Bu durum, devlete, yönetim, asayiş ve 

vergi toplama gibi bazı kolaylıklar sağlamıştır. Ancak mahallenin bu 

şekilde oluşmansın toplumsal yardımlaşma ve sonucunda toplumsal 

barışın oluşmasında çok daha fazla etkili olduğunu söylemek 

mümkündür.  

Din esasına göre şekillenen geleneksel mahallede; çok zengin 

biriyle çok fakir birinin; eğitim seviyesi çok yüksek bir biriyle eğitim 

seviyesi düşük birinin komşu olması mümkün olmuştur. Yani, modern 

ve kapitalist dönmemdeki gibi zenginler, kendileri gibi zenginlerle 

beraber; statüsü yüksek meslek grubunda bulunanlar kendi meslek 

grubundan insanlarla beraber;  düşük gelir grubunda olanlar da 

kendileri gibi düşük gelirli bireylerle beraber toplumdan soyutlanmış bir 

şekilde kendi gettolarında yaşamıyorlardı.   

Modernite, yenileşme, özgürlükler, haklar, değişim ve yenilik 

söylemlere dayanmasına karşın, bütün yönleriyle geleneğe karşı çıkan 

karşı bir gelenektir. Modernite; değişim, özgürlük, insan hakları gibi 

söylemlerin yanı sıra toplumları disiplin altına alma söylemine de 

dayanmaktadır. Yani modernitenin, hem özgürleştirme hem de 

cezalandırma yönü vardır. Modernleşmeyle birlikte, kişisel ve yüz yüze 

ilişkilerin yerini mesafeli ilişkiler almış, geleneksel toplum hayatının 

sağladığı güven ve dayanışma duygusu zayıflamaya başlamıştır.1 

                                                           
1 Sezgin Kızılçelik, Sosyal Bilimleri Yeniden Yapılandırmak, (Ankara:  Anı 

Yayıncılık, 2004), s.10. 

 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

268 

itobiad 

 

 

Geleneksel dönemde, şehirde yaşayanları korumak için şehrin 

etrafını saran hendekler veya sur duvarları modern dönemde şehir 

halkını birbirinden ayırmak için modern haliyle yeniden inşa edilmeye 

başlanmıştır. Geleneksel mahallede insanlar güvenlik sorunu 

yaşamıyordu; çünkü herkes birbirini tanıyor, zengin fakiri kolluyor, 

fakirde zenginin hem işini yapıyor hem de güvenliğini sağlıyor; daha 

doğrusu ona bir tehdit oluşturmuyordu. Ancak modern dönmede 

insanlar güvenlik sorununu kendi etrafına sağlam duvarlar, 24 saat 

etrafı gözetleyen kameralar ve yabancıları uzak tutmakla görevi güvenlik 

elemanlarıyla çözmeye çalışmaktadır. Böylece modern dönemde insan 

güvenlik adına kendini gönüllü olarak hapsetmekte ve bunun için de 

bir sürü para harcamakta, ancak yine de kendini güvende 

hissedememektedir. Böylece insanlar kendilerine öteki gördükleri 

insanları dışarıda tutmak için kendileri öteki durumuna düşmüştür.       

Bu çalışmada, geleneksel Türk toplumunda sosyal 

yardımlaşmanın ve toplumsal barışın yaşandığı mahalle hayatın 

oluşumunda ve mahallede yaşanan gündelik hayatın işleyişinde etkili 

olan zihniyet dünyası ve modernleşme ile değişen bu zihniyet yapısının 

etkisiyle şekillenen mahalle algısı ve modern dönemde gündelik 

yaşamda etkili olan sekülerleşmenin neden olduğu kriz ortaya konmaya 

çalışılmaktadır. 

Gündelik Hayata Dair 

 “Gündelik hayat”, bir insanın gündelik olarak yaptığı, 

düşündüğü, hissettiği şeyleri içine alan bir kavramdır. Gündelik hayat, 

bizzat insanlar tarafından yorumlanan ve oluşturulan bir gerçeklik 

olarak karşımıza çıkar. Gündelik hayat, kendini sadece öznel açıdan 

tutarlı ve anlamlı bir dünya olarak sunmakla kalmaz, aynı zamanda ve 

daha çok hemen herkesin davranışlarının içinde oluştuğu, şekil 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

269 

itobiad 

 

 

bulduğu ve onlar tarafından bir gerçeklik olarak muhafaza edildiği bir 

dünyadır.2 

Gündelik hayat, sosyal bilimlerde uzun süre göz ardı edilen ve 

önemsenmeyen ancak, son dönemde sosyal bilimlerin ilgi alanına girmiş 

bir kavramdır. Gündelik hayatın göz ardı edilmesinin nedeni; onun 

basit, sade ve gelişigüzel tarzda işleyen özelliği olabilir. Ancak gündelik 

hayatı önemsemeyen düşünürlerin gözden kaçırdığı nokta, gelişigüzel 

işliyor izlenimi veren hayatın, “kendini yok zannettirecek kadar 

gizleyebilmiş” bir bilincinin varlığıdır.3 

Gündelik hayata olan ilgi on dokuzuncu yüzyılın sonlarında ve 

yirminci yüzyılın başlarında artmaya başlamıştır. Günümüz sosyolojisi, 

gündelik hayatı, farklı açılardan ele alarak gündeme taşımaktadır. 

Gündelik hayat, din, modernleşme, sekülerleşme, teknolojik gelişmeler 

gibi öğeler tarafından şekillendirilmektedir.  

Gündelik hayat ister bir kurgunun, isterse sıradan bir gerçekliğin 

ürünü olsun sonuçta bir gözlem alanıdır ve akıp giden zaman içinde, 

çoğu zaman yorumlanmasında güçlük çekilen birtakım görüntüleri 

içermektedir. Bu nedenle, gündelik hayatın görünürdeki yoksulluğuna 

takılmadan onun gizli olan zenginliğini ortaya çıkarmak gerekir. Bu 

çaba, yüzeyselin altındaki derinliği açığa çıkarmak kadar, olağanlığın 

olağanüstülüğüne ulaşmak için de gerekli bir faaliyettir.4 

Gündelik hayat, tarihsel olanla temas edilen bir alan olmasına 

rağmen, bugün genellikle önemsiz sayılarak göz ardı edilmekte, 

parçalanmakta ya da meta düzeyine indirgenmektedir. Oysa gündelik 

hayat üzerine eleştirel olarak düşünmek, toplum hayatında varlığını 

sürdüren çelişkileri kavramak için yeterli bir imkân sağlayabilir. Hatta 

                                                           
2 Mustafa Arslan, “Gündelik Hayatta Din”,Din Sosyolojisi (Ed. Niyazi Akyüz & 

İhsan Çapcıoğlu), (Ankara: Grafiker Yayınları, 2012), s. 651. 
3 Ensar Çetin, Gündelik Hayat Sosyolojisi, (İstanbul: Rağbet Yayınlar, 2013), s. 

27- 28. 
4 Henri Lefebvre, Yaşamla Söyleşi, Sosyalizm, Günlük Yaşam, Ütopya (Çev. 

Emirhan Oğuz), (İstanbul: Belge Yayınları, 1995), s.16. 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

270 

itobiad 

 

 

gündelik hayatı, kendi iç gerginlikleri ve çatışmaları içinde kavramak ve 

bu şekilde beliren toplumsal anlamlara ulaşmak,  toplum hayatının 

dönüştürülmesini de mümkün kılabilir.5 Esasen içinde her şeyin 

öğrenilerek içselleştirildiği gündelik hayat dönüştürülmeden hiçbir talep 

ve hayalin gerçekleşmesi mümkün değildir. Buna rağmen yine de 

popüler ilgiler, günlük hayatın bilincine yönelik sorunlarla ilgilenmek 

yerine teorik bilincin analizine ilişkin sorunlarla ilgilenmeyi daha çekici 

hale getirmektedir.6 

Kültür, insanların gündelik hayat içinde geliştirdikleri ve 

semboller olarak aktardıkları anlamlar bütünüdür. Anlamlandırma 

sistemi, bir yandan mevcut semboller aracılığıyla sosyal hayatı inşa 

ederken, bir yandan da bu sembolleri toplumun üyelerine gerçeklik 

olarak sunmaktadır. Sanayileşme, küreselleşme, modernite, din ve 

sekülerizm gibi kültür unsurlarının, gündelik hayatın temel bir parçası 

olarak gündeme gelmesi de bu şekilde söz konusu olmaktadır.  

Gündelik hayat, toplumun temel değerlerinin farklı toplumsal 

konumlardaki kişilerce paylaşıldığı, öğrenildiği ve meşrulaştırıldığı bir 

alandır.7 Gündelik hayatın bilinci, insana, alelade olaylar arasında 

yolunu bulma ve hayatını diğer insanların arasında sürdürme olanağı 

veren bir anlamlar ağı sağlamaktadır. Bu ağların tümü özel bir sosyal 

hayat alanı inşa etmektedir.8  

Gündelik hayatın içerisinde gizlenen kıyıda köşede kalmış pek 

çok ayrıntı vardır. Bu ayrıntılar, toplumsal yapıyı çözümleyecek ve 

                                                           
5 Susan Willis, Gündelik Hayat Klavuzu (Çev. Aksu BORA, Asuman EMRE), 

(İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1991), s. 184. 
6 Douglas Kellner, “Kültür Endüstrileri”, Kitle iletişim Kuramları, (Der. Erol 

Mutlu), (Ankara: Ütopya Yayınevi, 2005),  s. 24. 
7 Ünsal Oskay, 19. Yüzyıldan Günümüze Kitle İletişiminin Kültürel İşlevleri, 

(İstanbul: Der Yayınları, 1993),  s. 7. 
8 Douglas Kellner, “Kültür Endüstrileri”, Kitle iletişim Kuramları, (Der. Erol 

Mutlu), (Ankara: Ütopya Yayınevi, 2005), s. 23. 

 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

271 

itobiad 

 

 

açıklayabilecek bilginin kaynağıdır ve de sıradan olanın içine 

gizlenmiştir. Gündelik hayat, yaşandığı dönemin zihniyet kalıplarının 

neye benzediği üzerine en net bilgiyi verebilecek alandır.  

Türk Toplumunda Gündelik Hayat ve Din  

Geleneksel Türk toplumunda gündelik hayatın şekillendiği ve 

yaşandığı yer mahalledir ve bunun en somut örneği klasik dönem 

Osmanlı toplumudur. Klasik Osmanlı toplumunda gündelik hayat 

dolayısıyla da mahalle hayatı temelde din esasına göre şekillenmiştir. 

Onun için geleneksek Türk toplumunda gündelik hayatta dinin etkisini 

görmek için bu dönem çok önemli kaynaklar sunmaktadır.  

Mahalle, devamlı veya geçici olarak ikamet etmek için kurulan 

küçük yerleşim birimini; bir yer ismi olarak bir kentin veya kasabanın 

en küçük fiziksel parçasını; sosyal olarak bir yerde oturan ve aralarında 

örgütsel ilişkiler bulunan bir topluluğu ifade eder. En küçük yönetsel 

birim olarak kabul edilen mahallenin tanımını yaparken, mahallenin 

içinde barındırdığı kurumlardan veya sosyal ilişkiler ağından yola 

çıkmak mümkündür. Örneğin tanımı, kurumsal unsurları göz önüne 

alarak yapacak olursak; içinde camisi, ilkokulu, çeşmesi, hamamı, 

külliyesi, bakkalı, kahvehanesi, oyun sahaları olan en küçük yerleşim 

birimidir. Bu açıdan baktığımızda mahalle, bir şehrin en küçük fiziksel 

yerleşim tasarımıdır. Bu tasarım toplumdan topluma değişiklikler 

gösterir. Sosyal açıdan ise mahalle, asabiyet ve komşuluk ilişkilerine 

dayalı birincil ilişkiler alanıdır.9 

Osmanlı toplumunda mahallenin temeli, insandır. Mahalle, 

insanın oluşturduğu yeni bir birlik, yeni bir hayat sahnesi, gündelik 

hayatın yaşandığı bir alandır. Mahallenin inşası insanın mekânı 

işlemesiyle mümkündür. Osmanlı‟da mahalle, gündelik hayatın, kültür, 

                                                           
9 Musa Şahin & Esra Işık,  “Osmanlı‟dan Cumhuriyete Mahalle Yönetimi”, 

Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 30. (2011), s. 

223-224. 

 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

272 

itobiad 

 

 

değer, inanç ve gelenek çerçevesinde örüldüğü, bu yönüyle kendine 

özgü yapısı, kimliği ve hayat tarzı ile donanmış bir ortamdır. Gündelik 

hayatın yaşandığı gerçek bir yaşam alanıdır Osmanlı Mahallesi.10  

Osmanlı Mahallesi insan ihtiyaçlarını kolay bir şekilde 

gidermesine imkân verecek şekilde inşa edilmiştir. Evler sade ve 

işlevseldir. Kamu hizmeti veren binalar taştan yapılmıştır ve 

ihtişamlıdır. Mahalle, insanın kendi amaçları doğrultusunda ve kendi 

zihniyet yapısı paralelinde inşa ettiği bir gündelik yaşam alanıdır.  

Mahalleyi kuran irade, belli ilkeler doğrultusunda o yapıyı 

kurmaktadır. Bu irade, nasıl ve ne şekilde yerleşileceğine, nasıl bir 

mahalle kurulacağına, o mahallede nasıl yaşanılacağına ilişkin temel 

kuralları belirlemektedir. Mahalle, kendini kuran akıl, duygu ve iradeye 

göre şekillenmektedir. İnsan ve toplum ilişkilerinin yanında dini, siyasi 

ve iktisadi ve bunlara benzer birçok gelişme burada yaşanmaktadır.  

Osmanlı kenti, Batı‟daki örneklerinin aksine dar ve dolambaçlı 

yolları, çıkmaz sokakları, bir Batılı 'ya günümüzde bile kaotik gözüken 

pazar yerleri gibi fiziksel mekânlarıyla karakterize edilir.11 Oysaki Batılı 

bakış açısından karmaşık ve düzensiz olarak gözüken ve gelişmemiş 

olarak kabul edilen Osmanlı kent yapılanması, ciddi ve insancıl bir 

kültürün yaşam pratiğini yansıtmaktadır. Kentin fiziksel yapılanması 

özel hayatın mahremiyetine duyulan saygı ile birlikte sosyal ilişkilerin 

gelişmesine de olanak sağlayan bir kültürün yansımasıdır. Bunun güzel 

bir örneğini;Osmanlı kentlerindeki mezarlıkların konumlandırılmasında 

görmek mümkündür. Osmanlı kentlerinde mezarlar mahalle 

camilerinin hemen yanında, yaşayanlarla iç içedirler. Yani “geçenlerle” 

                                                           
10 Köksal Alver “Mahalle”; Kent Sosyolojisi (ed. Köksal Alver). (Ankara: Hece 

Yayınları, 2012), s. 221 
11 Edhern Eldem, &  D. Goffman, & B. Masters, Doğu ile Batı Arasında Osmanlı 

Kenti, (çev. Sermet Yalçın), İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2003), s. 1. 

 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

273 

itobiad 

 

 

(ölenler) “kalanlar” Osmanlı mahallesinde birliktedir. Bu, Osmanlı 

toplumun din anlayışının doğal bir neticesidir.12  

Geleneksel Türk toplumunda kurumlar ile fertlerin ilişkisini 

belirleyen temel unsur, insan ve onun ihtiyaçları, beklentileri ve 

tutumudur. Denebilir ki kurumlar ile fertlerin karşı karşıya kaldığı, katı 

kuralların egemen olduğu bir idare sisteminden çok daha farklı olarak 

esnek, pratik ve insani bir tutum söz konusudur. Önemli olan ilişkilerin 

düzenli olarak yürümesi, karşılaşılan sorunlara pratik çözümler 

bulunabilmesi ve mahalle sakinlerinin ihtiyaçlarının karşılanabiliyor 

olmasıdır.13 

Günümüzde ağırlıklı olarak İslam dinine inanan kişilerin ibadet 

ettikleri yer şeklinde görülen camiler, deyim yerindeyse, Osmanlı 

mahallesinin odak noktasını teşkil ederdi. O kadar ki, kentin merkezine 

mahalleler, mahallelerin merkezine ise camiler konularak şehrin camii 

etrafında inşa edildiği bile söylenebilir. Halil İnalcık, İstanbul 

örneğinden hareketle Müslüman toplumun, dinlerinin gereğini yerine 

getirebilmelerini ve bir İslam kentinin kendilerine sağladığı imkânlardan 

ve hayat tarzından yararlanabilmelerini olası kılmak için şehrin İslami 

karaktere büründürülmeye çalışıldığını dile getirir.14  

Camilerin yanında kurulan ve çeşitli konularda mahalleliye 

hizmet veren vakıflar da mahalle hayatında önemli bir yer tutar. Vakfın 

mahalleye katkısı çift yönlüdür. Öncelikle vakıf, mahalle insanı 

açısından sosyal bir cazibe merkezi niteliği taşır. Bünyesinde 

ibadethaneler, aşevleri, imarethaneler, hastaneler ve benzeri yapıları 

barındıran ve genellikle de bunları tek bir çatı altında toplayan vakıflar, 

mahalle insanının günlük yaşamının vazgeçilmez unsurudur.  

                                                           
12 Mustafa Armağan, "Osmanlı Şehrine Kavramsal Bir Yaklaşım", Osmanlı, C 5, 

Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 1999), s. 541. 
13 Mustafa Armağan, "Osmanlı Şehrine Kavramsal Bir Yaklaşım", Osmanlı, C 

5, Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 1999), s. 542. 
14 Halil İnalcık, "İstanbul", The Encyclopedia of Islam,( Leiden: E.J. Brill 1978), 

s. 224- 248. 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

274 

itobiad 

 

 

Osmanlı‟da mahalle, kimliğinin oluştuğu ve gündelik hayatın 

yaşandığı alandır. İnsanlar yaşadıkları mahallenin kültürünü 

içselleştirerek bireysel kimlik kazanır ve bu kimlik kentsel yaşamda 

ayırt edici bir özellik taşırdı. Osmanlı kentlerinde her birey yaşadığı 

mahallenin kimliği ile anılırdı. Osmanlı‟da mahalle içe açık, dışa kapalı 

yerleşim ve yaşam alanıdır. Bu bağlamda her birey yaşadığı mahallenin 

kimliğinin somut bir taşıyıcısıdır. Mahalleler dini açıdan homojen, 

ekonomik ve sosyal açıdan heterojen bireylerden oluşurdu ve 

yabancılaşmaya kapalı koruyucu bir yapıya sahiptir.15 Yani, Osmanlı 

mahallesinde yaşayan erkek, kadın, yaşlı, genç, çocuk, işsiz, işçi, 

memur, tüccar, yoksul yani herkes o mahallenin halkıdır. Bir şemsiye 

kavram olarak mahalleli, orada ikamet eden herkesi, statü, etnik köken, 

memleket, cinsiyet, maddi ve sosyal sermaye gibi temel belirleyicilere 

bakmaksızın aynı çatı altında bütünleştirmektedir.16  

Osmanlı‟da mahalle çoğulcu ve farklı kimliklerin kendini ifadesine 

ve korunmasına imkân verecek şekilde tasarlanmıştır. Mekân 

birlikteliğe açık; ama karışıma, kimlik kargaşasına kapalıdır. Farklı 

kimlikler sınıf ve statü farkı gözetilmeksizin mahalle adı ile 

kurumlaşmıştır.17 Bir bakıma mahalle farklı kimlikler ve birliktelikler 

kurumudur. Bu bağlamda üç farklı mahalle tipinden söz edebiliriz: 

Müslüman mahallesi, Azınlık mahallesi ve Birlikte Yaşanan mahalle. 

Mahalle örgütlenmesinde din belirleyici olmaktadır. Bu tarz bir 

örgütlenmenin ana amacı kimliklerin korunması ve birlikte yaşama 

                                                           
15 Musa Şahin & Esra Işık,  “Osmanlı‟dan Cumhuriyete Mahalle Yönetimi”, 

Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 30.( 2011), s. 

223-224 
16 Köksal Alver, “ Mahalle”; Kent Sosyolojisi (ed. Köksal Alver). (Ankara: Hece 

Yayınları, 2012), s. 226. 
17 İlber Ortaylı, Osmanlı Toplumunda Aile, (İstanbul: Pan Yayıncılık, 2001), s. 

305. 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

275 

itobiad 

 

 

bilincinin sağlanması ve sürdürülmesidir. Mahalle aynı zamanda yerel 

bir kontrol ve yönetim mekanizmasıdır.18 

Osmanlı‟da zımnilerin ve özellikle de Yahudilerin kentlerin 

kendilerine ayrılan kesimlerinde yerleşmeleri geleneksel bir olaydır. Bu 

çok eski uygulama Orhan Gazi zamanında Bursa‟ya yerleşen 

Yahudilerin kendi istekleri üzerine başlamış ve artarak devam etmiştir. 

Bursa‟nın fethinin ardından buradaki Rumlar şehirde kalmak 

istemedikleri halde Yahudiler kendilerinden başka komşu şehirlerden 

dindaşlarını da getirmek suretiyle Yahudi Mahallesi adıyla bir mahalle 

oluşturmuşlardır. İstanbul, Şam, Halep, Kudüs, Kahire gibi ünlü 

Osmanlı kentlerinin tümünde Yahudi, Hıristiyan ve Ermeni mahalleleri 

bulunmaktadır. Bu tür bir uygulamanın benimsenmesinde azınlıkların 

bu yöndeki talepleri kadar siyasal iktidarların yönetimini kolaylaştıran 

pratik yararlar da önemli rol oynamıştır.19 

Osmanlı Mahallesi; dayanışma, komşuluk, yardımlaşma, cemaat, 

denetim, kontrol, yakınlık, aidiyet gibi kavramları hatırlatır. Mahallenin 

temelini oluşturan en önemli mekânların başında camii gelir. Mahallede 

evlerle beraber mutlaka camii de vardır. Hatta mahalle kurmanın camii 

kurmakla eş olduğunu söylemek bile abartı sayılmaz. Mahallere 

çoğunlukla, mahallede bulunan camii veya o camiyi yaptıran kişinin 

isminin verilmesi de bunun bir göstergesidir.20  

Osmanlı Devleti‟nin çok halklı dolayısıyla çok kültürlü bir yapısı 

vardı. Sınırları içinde çoğu Hıristiyan olan çeşitli Balkan halkları gibi, 

büyük çoğunluğu Arapça konuşan Müslüman Suriyeliler, Mısırlılar ve 

                                                           
18 Musa Şahin & Esra Işık,  “Osmanlı‟dan Cumhuriyete Mahalle Yönetimi”, 

Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 30. (2011), s. 

222. 
19 İsmail Doğan, Osmanlı Ailesinin Sosyolojik Evreleri: Kuruluş, Klasik ve 

Yenileşme Dönemleri", Osmanlı, C. 5, (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2000), 

s. 371-396. 
20 Köksal Alver, “Kent İmgesi”; Kent Sosyolojisi (ed. Köksal Alver). (Ankara: 

Hece Yayınları, 2012), s. 221- 223  



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

276 

itobiad 

 

 

Iraklılar da yaşıyordu. Bununla birlikte, bu dönemde dini aidiyet, bir dil 

ya da kültür grubuna ait olmaktan çok önemli görülmekteydi.21 

Osmanlı Devleti, toplumu, din adamlarının önderlik ettiği mahalleler 

halinde düzenlemeye çalışmıştır.22 

II. Mahmut dönemine kadar her mahallenin başında “imam” 

bulunurdu. İmamlar devlete karşı mahalle halkını, mahalle halkına 

karşı da devleti temsil ederlerdi.  İmamlık o kadar önemliydi ki, şehrin 

idarecileri olan kadılar, bağlı bulundukları kurumun en üst düzey 

yetkilisi tarafından atanırken, imamlar bizzat padişah tarafından 

atanırdı. Bu da imamların devlet nazarında ne derece büyük bir öneme 

sahip olduğunu gösterirdi.  Osmanlı mahallesinin sakinleri zincirleme 

olarak birbirlerine kefildi. Mahallede meydana gelen vukuatların failleri 

bulunamadığı takdirde, bütün mahalleli bundan sorumlu tutulurdu.23  

Mahalleli arasındaki anlaşmazlıkların çözülmesi, mahallenin 

huzurunu bozanların mahalleden uzaklaştırılması, mahallede asayişin 

sağlanması, gibi görevleri yerine getiren imam, aynı zamanda 

mahalledeki doğum, ölüm, evlilik, boşanma gibi olayların kayıtlarını 

tutardı. Mahalle yönetiminden sorumlu olan imamların en önemli 

görevlerinden biri de vergileri toplamaktı. İmam, Mahalle halkından 

toplanması gereken vergiyi belirleyip toplar ve bunları kayıt ederdi.24 

Mahalle yönetiminde “yiğitbaşı” veya “kethüda” imamın yardımcısıydı. 

Yine mahalledeki önemli kurumların başında gelen “avarız akçası 

vakfı”, mahalledeki sosyal dayanışmayı pekiştiren bir diğer unsurdur. 

Bu vakıf, hayırsever vatandaşların taşınmaz veya nakit yardımları ile 

                                                           
21 Suraiya Farooqhi, (1997). Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam, İstanbul. 

Türk Tarih Vakfı Yayınları, 1997), s. 91. 
22 M. M. Cerasi, “Osmanlı Kenti”, Osmanlı İmparatorluğu‟nda 18. Ve 19. 

Yüzyıllarda Kent Uygarlığı ve Mimarisi). (İstanbul: İlke Yayınları, 2001) 
23 Yavuz Bahadıroğlu, “„City‟ye karşı Osmanlı Mahallesi”,   

(www.timeturk.com/tr/ makale/yavuz-bahadiroglu/city-ye-karsi-osmanli-

mahallesi. html, 23 Ekim Perşembe 2008), ( erş.trh. 03.Şubat. 2014). 
24 İlber Ortaylı, Tanzimat Devrinde Osmanlı Mahalli İdareleri (1840-1880) VII. 

Dizi, Sayı 178, (Ankara: Türk Tarih Kurumu yayınları, 2000), s. 107. 

http://www.timeturk.com/tr/


Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

277 

itobiad 

 

 

varlığını devam ettiren, ihtiyacı olan mahalleliye ve mahallelinin ortak 

ihtiyaçlarını karşılamaya yönelik bir kaynak oluştururdu. 

Mahalledeki bu resmi dayanışmanın yanında, ayrıca mahallenin 

zenginleri, mahallelerindeki fakirleri gözetirlerdi. Zekât, sadaka, fitre 

gibi yardımlarla onları kalkındırmaya çalışırlardı. Bu yüzden de 

Osmanlı ekonomisinde kriz olmazdı. Bu yardımlaşma ahlâkının 

temelinde, pek tabii olarak, “Komşusu açken tok yatan bizden değildir” 

anlayışı vardır. Bu küçük yerleşim birimlerinde, herkes bir birini 

yakından tanıdığından, çocukların “tanıdık biri görmeden yaramazlık 

yapma” ihtimalleri son derece zayıftı. Ufak tefek kusurlar genelde 

müsamaha ile karşılanır, ancak büyük hataların bir bedeli vardı. Hiçbir 

çocuk ya da genç böyle bir bedel ödeyip mahalleye “rezil” olmayı göze 

alamazdı.25  

Azınlık mahallelerinin yönetiminden de „Kocabaşılar‟ sorumluydu 

ve azınlık mahallesindeki benzer görevleri de hahamlar, papazlar ve 

Kocabaşılar yerine getirirdi. Kocabaşılar ve papazlar, Fatih devrinden 

beri, kendi cemaatleri üzerinde, imamınkine benzer yetki ve görevlere 

sahipti. Osmanlı Devleti, gayrimüslim tebaanın dini ve idari işlerine 

karışmamıştır. Her cemaat, dini ve idari işlerini, kendi teşkilatları 

vasıtasıyla yürütmüştür.26 

Osmanlı‟da dışarıdan birinin mahalleye gelip yerleşmesi de belli 

şartlarla olmamaktaydı. Mahalleye yeni birinin gelip yerleşmesi imamın 

iznine bağlıydı. Mahalleye yerleşmek isteyen kişiye ya mahalle oturan 

birinin ya da imamın kefil olması gerekirdi. Böylece mahalleli birbirine 

dolayısıyla da imam bir anlamda mahallenin hepsine kefil olurdu. Bu 

zincirleme kefillik, mahalle içindeki birlikteliğin ve sosyal dayanışmanın 

                                                           
25 Yavuz Bahadıroğlu, “„City‟ye karşı Osmanlı Mahallesi”,   

(www.timeturk.com/ tr/ makale/yavuz-bahadiroglu/city-ye-karsi-osmanli-

mahallesi. html, 23 Ekim Perşembe 2008), ( erş.trh. 03.Şubat. 2014). 
26 Bilal Eryılmaz, Yerel Yönetimlerin Yeniden Yapılanması, (İstanbul: Bileşik 

Yayınları, 1997), s. 201. 

http://www.timeturk.com/%20tr/


Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

278 

itobiad 

 

 

bir göstergesi olarak algılanabilir. Osmanlı mahalle örgütlenmesinde var 

olan bu dayanışma; bir yandan devlete olan sadakat çerçevesinde 

toplumsal bütünlüğün çekirdeğini teşkil ederken, öte yandan da sosyal 

ayrışmayı ve sınıfsal farklılıkları önlemekteydi.27 

Mahalle en küçük yönetsel birim olarak Osmanlı Devletinde 

devletin bekası için önemle üzerinde durulan bir yerleşim yeri olmasının 

ötesinde, insanların birliktelik duygularının tatmini ve yardımlaşma gibi 

sosyal dayanışmanın devamı adına üzerinde durulması gereken bir 

değerdir. Osmanlı‟dan Cumhuriyet‟e yansıyan belki de en önemli 

mirastır mahalle olgusu. Aynı camide, kilisede, sinagogda ibadet etmek, 

aynı çeşmeden su içmek, aynı esnaftan alışveriş yapmak, acılara 

beraber ağlamak, sevinçleri beraber paylaşmak, sorunları çözmek içim 

beraber mücadele etmek insanların yalnızlık duygularını gidermesinde 

ve hayata sıkı sıkıya sarılmasında çok etkilidir.28 

Türk Toplumunda Gündelik Hayat Ve Sekülerizm  

Gündelik hayat incelemelerini, toplumların geçirdiği modernleşme 

sürecinin izini sürmek için kullanılabilecek en elverişli araçlar arasında 

saymak hiç de abartılı olmaz. Çünkü bu yolla günlük hayat kalıpları, 

desenleri, zihniyet yapıları, dünya algıları, hayat tasavvurları ve bu 

sınırlarda gerçekleşen altüst oluşlar ya da sıradan farklılaşmalar açıkça 

izlenebilmektedir.29  

Gündelik hayat, sanayileşme ve kentleşme sonrası artan 

karmaşık ve nitelikli nüfus yoğunluğu sebebiyle, giderek belli 

özelliklerle nitelendirilen bir yaşam biçimi olarak yorumlanmaya 

                                                           
27 Ahmet, Ulusoy & Tekin Akdemir, “Mahalli İdarelerin Maliyesi”, Cumhuriyet 

Mahalle Yönetimi (Ed. Esra Işık),  (Ankara: Seçkin Yayınları, 2002), s. 125. 
28 Musa Şahin & Esra Işık,  “Osmanlı‟dan Cumhuriyete Mahalle Yönetimi”, 

Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 30. (2011), s. 

228. 
29 Henri Lefebvre, Modern Dünyada Gündelik Hayat (Çev. Işın Gürbüz), 

(İstanbul: Metis Yayınları, 2007), s. 40. 

 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

279 

itobiad 

 

 

başlamıştır. Bu durum ise modernleşme ve sekülerleşmenin mekanı ve 

zamanı dönüştürücü gücünün etkisiyle şehir hayatına özel bir misyon 

yüklenmesine yol açmıştır. Pozivist modernleşmeci yaklaşım, modern 

kent hayatını birincil cemaat yapılarının hâkim olduğu geleneğin 

karşısında, ikincil ilişkilerin, bireyselliğin ve özerkleşmenin ortaya 

çıktığı seküler bir yaşam alanı olarak tanımlar. Modern dönmemde, 

davranış ve değerler sistemindeki değişmenin, bilimsel ve teknolojik 

ilerlemeye paralel olarak insan kültüründeki bir gelişmeye tekabül ettiği 

varsayılarak, geleneksel toplumda var olan gelenekler, adetler, normlar, 

aidiyetler ve bağlılıkların yerine getirdiği işlevlerin, modern kentte yeni 

kurumlaşma ve bürokratik organizasyonlar vasıtasıyla yerine 

getirileceği düşünülmüştür. Ancak modern ve seküler kent hayatı, pek 

çok bakımdan ilerleme, gelişme ve yenilenmeyi ifade etse de sosyal ve 

psikolojik bakımdan son derece çeşitlenen yeni sorunların kaynağını 

oluşturmuştur.30  

Modern kent, kendine özgü ilişkileri ve davranışlar sistemi ile 

kurumsallaşmış yapısı içinde insanları, geleneksel toplumdan daha 

sıkı, denetimli ve yapısallaşmış bir hayatı yaşamaya zorlamaktadır. 

Modernleşmeyle, geleneğin zincirlerinden kurtulacağı düşünülen 

insanın çok sıkı bir zaman ve mekân denetimine tabii tutulduğu 

modern kent hayatı, beraberinde daha önce öngörülmemiş sosyal- 

ekonomik krizler, sosyal- psikolojik sıkıntılar ve yüksek risklerle dolu 

bir bunalım çağının sebebi olmuştur.31   

İnsanlar, “kendileri gibi” olan diğerleriyle ne kadar çok vakit 

geçirirse, onlarla formalite gereği ve duygusuzca, yani yanlış anlaşılma 

riski olmadan, farklı anlayışları birbirlerine tercüme etme külfetinin 

altına girmeden “sosyalleşirse”, anlamları ve birlikte yaşam biçimlerini 

                                                           
30 Celalettin Çelik, “Şehir ve Din”, Kent Sosyolojisi (ed. Köksal Alver), (Ankara: 

Hece Yayınları, 2012), s. 254. 
31 Celalettin Çelik, “Şehir ve Din”, Kent Sosyolojisi (ed. Köksal Alver), (Ankara: 

Hece Yayınları, 2012), s. 254.  



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

280 

itobiad 

 

 

müzakere etme sanatını “unutmaya” meyillidir.32 Hâlbuki farklılıklar 

her yeteneğe ve zevke uyan çeşitli fırsatlar sunar.   

Modern kentte, parası yeten herkes inzivaya çekilmek niyetiyle 

kendisine zenginlerin yaşadığı bir semtte “site” içi bir daire satın 

almakta ve böylece fiziksel olarak kentin içinde ama zihniyet olarak 

dışında yaşamaktadır. Bu sitelerin reklamlarında, kentteki ve kentin 

gittikçe kötüleşen kamu alanlarındaki yaşam kalitesine alternatif olarak 

yeni bir „yaşam tarzı‟ vaat edilir. Sitelerin en öne çıkan özelliklerinden 

birisi de kent yaşamından “yalıtılmış” ve “uzak” olmasıdır. Yalıtım, 

toplumsal olarak daha alt statüde olduğu düşünülen kesimden 

ayrılmaktır ve bu müteahhitlerin ve emlakçıların ısrar ettiği gibi 

güvenliğin sağlanmasındaki temel etkendir. Bu ise, siteleri çevreleyen 

duvarlar ve çitler, girişleri 24 saat kontrol eden güvenlik görevlileri ve 

ötekileri dışarıda tutmak için bir sürü hizmet ve tesisler demektir.33  

Çitler ya da duvarlar normalde bütünleşik olan bir alanı “içeri” ve 

“dışarı” olarak ikiye ayırırlar. Ancak bir taraf için “içerisi” olan kısım 

diğerleri için “dışarısı olur. Site sakinleri kendilerini şehir yaşamının 

karmaşık ve çetin yaşamının dışında, sakin ve emniyetli bir vahaya 

kapatıyorlar. Ancak aynı şekilde, bütün diğerlerini kendi nezih ve 

münasip, güvenli alanlarının dışında tutup, kuşku götürmeksizin 

bakımsız ve sefil olan sokaklarda bırakmaktadır. Çitler yüksek ve 

güçlülerin “gönüllü gettosunu”, alçak ve biçarelerin zorunlu 

gettolarından ayırır. Gönüllü gettonun içinde yaşayanlar için, “gönülsüz 

gettolar” “girmeyecekleri” alandır.  Gönülsüz gettolarda yaşayanlar 

                                                           
32 Zygmunt Bauman, Modernite, Kapitalizm, Sosyalizm (çev. F. Doruk Ergun) 

(Ankara: Sel Yayınları, 2013), s. 85. 
33 Zygmunt Bauman, Modernite, Kapitalizm, Sosyalizm (çev. F. Doruk Ergun) 

(Ankara: Sel Yayınları, 2013), s. 82. 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

281 

itobiad 

 

 

içince, yaşamaya mecbur bırakıldıkları alan “çıkamayacakları” bir 

yerdir.34  

“Yasaklayıcı mekânların” sebebi açıkça bölmek ayırmak ve 

dışlamaktır. Bu tür mekânların amacı köprüler, kolay geçitler ve 

konuksever buluşma mekânları inşa etmek; iletişim kurulmasını 

sağlamak değil, kesmektir. Bunlar, modernite öncesi kent surları 

önündeki hendeklerin ve üzerindeki kuleler ile mazgalların teknolojik 

bakından geliştirilmiş denkleridir ve şehri ve içindekileri korumanın 

aksine, şehirde yaşayanları birbirinden ayırmak için yapılmışlardır.35  

Güvenliğin bir sonu yoktur. İnsan bir defa kendisiyle ötekiler 

arasında sınır çizmeye başladı mı, bunun sonu gelmez. İnsan korktukça 

etrafına sınır çizer; çizdiği sınırlar çoğaldıkça ve kalınlaştıkça da 

korkuları artar. Korku ve sınır çizme karşılıklı birbirlerini besler.    

Modernleşme süreciyle birlikte yaygınlık kazanan sekülerizmin 

etkisiyle,  yer kimliği ve dini aidiyet bilinci aşınmış; modern dönemde 

kentte sadece yaşıyor olmak ve bulunmak önem kazanmıştır. 

Mahalleler geleneksel kimlikleri kaybetmiş, ekonomik açıdan homojen 

mekânlara dönüşmüşlerdir. Herkese ve her şeye açık kontrolsüz 

mekânlara dönüşen mahalleler koruyucu ve güven verici özelliklerini 

kaybetmişlerdir. Günümüz mahallelerini tanımlarken yapısal 

özelliklerini içeren tanım uygun olsa da, sosyal ilişkiler üzerinden 

yapılan tanımlama mahalle tanımından git gide uzaklaşmaktadır. 

Çünkü artık yüz yüze ilişkiler yerini daha uzak ve gereksinimlerle 

örülmüş ilişki ağına terk etmektedir. Osmanlı‟dan devralınan mahalle 

kültürü ne yazık ki günümüz koşullarında sürdürülememiştir. Mahalle 

                                                           
34 Zygmunt Bauman, Modernite, Kapitalizm, Sosyalizm (çev. F. Doruk Ergun) 

(Ankara: Sel Yayınları, 2013), s. 82- 83. 
35 Zygmunt Bauman, Modernite, Kapitalizm, Sosyalizm (çev. F. Doruk Ergun) 

(Ankara: Sel Yayınları 2013), s. 84. 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

282 

itobiad 

 

 

bir yaşam biçiminden bir barınma biçimine dönüşmüştür. Hatta bu 

işlevinden de hızla uzaklaşarak konaklama birimlerine evirilmiştir.36  

Sonuç 

Geleneksel Türk toplumunda mahalleler genelde herhangi bir 

yasal zorlama olmamasına karşın din temelinde şekillenmiştir. Bu, 

devlete yönetim, asayiş ve vergi toplama gibi bazı kolaylıklar 

sağlamıştır. Ancak mahallenin bu şekilde oluşmansın toplumsal 

yardımlaşma ve sonucunda toplumsal barışın oluşmasında çok daha 

fazla etkili olmuştur. Osmanlı toplumunda mahalleler dini inanç 

bakımından homojen ancak gelir ve eğitim seviyesi bakımından 

heterojen bir durum arz ediyordu. Din esasına göre şekillenen Osmanlı 

mahallesinde çok zengin biriyle çok fakir birinin; çok eğitimli bir biriyle 

eğitim seviyesi düşük birinin komşu olması mümkün olmuştur. Yani 

modern ve kapitalist dönmemdeki gibi zenginler kendileri gibi 

zenginlerle beraber; statüsü yüksek meslek grubunda bulunanlar kendi 

meslek grubundan insanlarla beraber;  düşük gelirli olanlar da 

kendileri gibi geliri düşük bireylerle beraber toplumdan soyutlanmış bir 

şekilde kendi gettolarında yaşamıyorlardı.   

Osmanlı mahalle yapısında dinin etkileri açıkça görülmektedir. 

Osmanlı‟da Devletin kuruluş ve yükseliş dönemi mahalle dokusunun 

yapısal tasarımında din ana belirleyici faktör olarak öne çıkmaktadır. 

Mahalle gündelik hayatın beklentilerini karşılayacak kurumlarla 

şekillenmiştir. Bu yapının itici gücü dindir. Mahalleler kenttin çevresine 

yerleştirilmiştir. Köylerden ve başka yerlerden gelen göçmenler, aileleri 

ile birlikte kent çevresinde yeni mahalleler oluşturmuştur. Genel olarak 

ibadethanelerin çevresinde şekillenen bu yerleşim alanlarının başında 

karizmatik dini bir lider bulunurdu. Merkezi dini yapı mahalle 

                                                           
36 Musa Şahin & Esra Işık,  “Osmanlı‟dan Cumhuriyete Mahalle Yönetimi”, 

Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 30. (2011), s. 

223- 224. 

 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

283 

itobiad 

 

 

sakinlerinin inançlarına göre değişmekteydi. Müslüman mahallesinde 

merkezi yapı camii, Yahudi mahallesinde sinagog, Hıristiyan 

mahallesinde ise kilisedir. 

Modern mahalle, geleneksel mahalleye kıyasla insanları çok daha 

sıkı ve denetimli bir hayatı yaşamaya zorlamaktadır. Modernleşmeyle 

geleneksel yapının baskılarından kurtulacağı öngörülen insan çok sıkı 

bir zaman ve mekân denetimine tabii tutulduğu modern hayat, 

beraberinde geleneksel dönemde hiç karşılaşılmayan çok sayıda sıkıntı, 

bunalım, yüksek risk ve krizlerle dolu bir hayata neden olmuştur.  

Sekülerleşmeyle birlikte dini aidiyet bilinci aşınmış; sanayi sadece 

kentlerde yaşıyor olmak ve bulunmak önem kazanmıştır. Mahalleler 

geleneksel kimlikleri kaybetmiş ve ekonomik açıdan homojen mekânlara 

dönüşmüştür. Yüz yüze ilişkiler yerini, daha uzak ve gereksinimlerle 

örülmüş ilişki ağına terk etmiştir. Mahalleler koruyucu ve güven verici 

özelliklerini kaybetmişlerdir.  

 

KAYNAKÇA 

 

Alver, Köksal “Kent İmgesi”; Kent Sosyolojisi (ed. Köksal Alver). (Ankara: 

Hece Yayınları, 2012a), ss. 9-29. 

 

Alver, Köksal “Mahalle”; Kent Sosyolojisi (ed. Köksal Alver). (Ankara: 

Hece Yayınları. 2012b), ss. 221-235 

 

Armağan, Mustafa "Osmanlı Şehrine Kavramsal Bir Yaklaşım", Osmanlı, 

C 5, Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 1999. 

 

Arslan, Mustafa, “Gündelik Hayatta Din”,Din Sosyolojisi (Ed. Niyazi 

Akyüz & İhsan Çapcıoğlu), Ankara: Grafiker Yayınları, 2012. 

 

Bahadıroğlu, Yavuz “„City‟ye karşı Osmanlı Mahallesi”,   

(www.timeturk.com/tr/ makale/yavuz-bahadiroglu/city-ye-karsi-

osmanli-mahallesi. html, 23 Ekim Perşembe 2008), ( erş.trh. 03.Şubat. 

2014). 

 

http://www.timeturk.com/tr/


Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

284 

itobiad 

 

 

Bauman, Zygmunt, Modernite, Kapitalizm, Sosyalizm (çev. F. Doruk 

Ergun), Ankara: Sel Yayınları, 2013. 

 

Cerasi, M. M., “Osmanlı Kenti”, Osmanlı İmparatorluğu‟nda 18. Ve 19. 

Yüzyıllarda Kent Uygarlığı ve Mimarisi). İstanbul: İlke Yayınları, 2001. 

 

Çelik, Celalettin, “Şehir ve Din”, Kent Sosyolojisi (ed. Köksal Alver), 

(Ankara: Hece Yayınları, 2012), ss. 239-255. 

 

Çetin, Ensar, Gündelik Hayat Sosyolojisi, İstanbul: Rağbet Yayınlar, 

2013. 

 

Doğan, İsmail “Osmanlı Ailesinin Sosyolojik Evreleri: Kuruluş, Klâsik ve 

Yenileşme Dönemleri”, Osmanlı (Ed.  G. Eren)  Ankara: Yeni Türkiye 

Yayınları. 2000), ss. 371-396. 

 

Eldem, Edhern &  D. Goffman, & B. Masters, Doğu ile Batı Arasında 

Osmanlı Kenti, (çev. Sermet Yalçın), İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 

2003. 

 

Eryılmaz, Bilal, Yerel Yönetimlerin Yeniden Yapılanması, İstanbul: 

Bileşik Yayınları, 1997. 

 

Farooqhi, Suraiya, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam, İstanbul: Türk 

Tarih Vakfı Yayınları, 1997. 

 

İnalcık, Halil "İstanbul", The Encyclopedia of Islam,( Leiden: E.J. Brill, 

1978), s. 224-248. 

 

Kellner, Douglas, “Kültür Endüstrileri”, Kitle iletişim Kuramları, (Der. 

Erol Mutlu), Ankara: Ütopya Yayınevi, 2005. 

 

Kızılçelik, Sezgin, Sosyal Bilimleri Yeniden Yapılandırmak, Ankara:  Anı 

Yayıncılık, 2004. 

 

Lefebvre, Henri Modern Dünyada Gündelik Hayat (Çev. Işın Gürbüz), 

İstanbul: Metis Yayınları, 2007. 

 

Lefebvre, Henri, Yaşamla Söyleşi, Sosyalizm, Günlük Yaşam, Ütopya 

(Çev. Emirhan Oğuz), İstanbul: Belge Yayınları, 1995. 



Türkiye’de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 
Sekülerizm 

Ensar ÇETİN 

 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 
Journal of the Human and Social Science Researches | 2014 | Cilt.3, Sayı: 2 – Volume: 3, Issue: 2 

 

285 

itobiad 

 

 

 

Ortaylı, İlber, Osmanlı Toplumunda Aile, İstanbul: Pan Yayıncılık, 2001. 

 

Ortaylı, İlber, Tanzimat Devrinde Osmanlı Mahalli İdareleri (1840-1880) 

VII. Dizi, Sayı 178, Ankara: Türk Tarih Kurumu yayınları, 2000. 

  

Oskay, Ünsal 19. Yüzyıldan Günümüze Kitle İletişiminin Kültürel 

İşlevleri, İstanbul: Der Yayınları, 1993. 

 

Ulusoy Ahmet, & Tekin Akdemir, “Mahalli İdarelerin Maliyesi”, 

Cumhuriyet Mahalle Yönetimi (Ed. Esra Işık).  Ankara: Seçkin Yayınları, 

2002. 

 

Şahin, Musa & Işık,  Esra, “Osmanlı‟dan Cumhuriyete Mahalle 

Yönetimi”, Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi. 

(Sayı: 30. 2011), ss. 223-228 

 

Willis, Susan, Gündelik Hayat Klavuzu (Çev. Aksu BORA, Asuman 

EMRE), İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1991. 

 

Künye: 

Çetin, Ensar, “Türkiye‟de Gündelik Hayatın Tanziminde Din ve 

Sekülerizm”, İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi II, (2014): 

265-285. 

 

 


